

Gustav Hölscher

løraelitische und jüdische Religion

Sammlung Töpelmann
Theologie im Abris Band 7

Anns Filip fattmid, Dr. thedl. VI 19 R & 5/49 S.



Theology Library

SCHOOL OF THEOLOGY

AT CLAREMONT

California







Erste Gruppe: Die Theologie im Abrif

Zunächst für alle bestimmt, die der Krieg aus ihren Studien berausgerissen hat, kommen diese reichhaltigen, in vielen Stücken eigenartigen, mit pädagogischem Oeschick verfaßten Bücher ebenso sehr auch dem Bedürfnis vieler Alteren entgegen, die ohne großen Zeitverlust und hohe Geldausgaben wieder aus Laufende kommen möchten.

6.6.6.6.6.6.6.6.6.6.6.6.6.6.

Einführung in das Alte Testament Geschichte, Literatur und Religion Israels von prof. D. Johannes Meinhold in Bonn

Einführung in das Neue Testament Bibelkunde d. N. T., Geschichte u. Religion d. Urchristentums von prof. D. R. Knopf in Bonn

Der evangelische Glaube u. seine Weltanschauung von prof. D. Horst Stephan in Marburg

Brundriß der Praktischen Theologie von prof. D. Dr. Martin Schian in Gießen

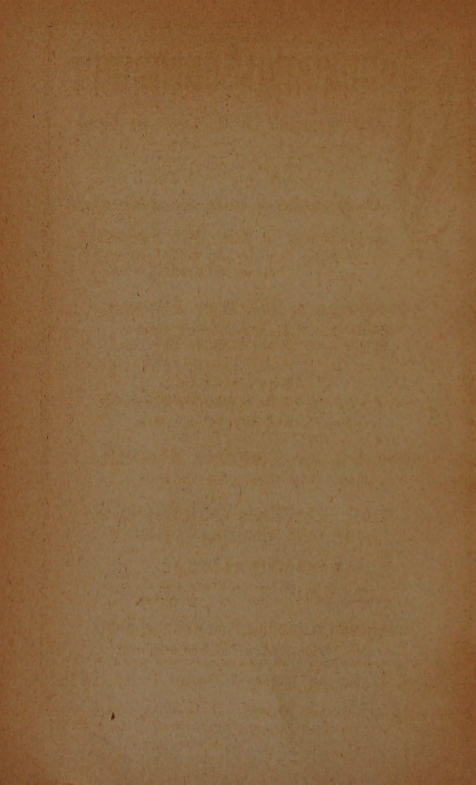
Ethik (Christliche Sittenlehre)
von prof. D. Dr. E. W. Mayer in Sießen

Konfessionskunde

von Prof. D. Hermann Mulert in Riel befindet sich für das Jahr 1923 in Vorbereitung

Israelitische u. jüdische Religionsgeschichte von prof. D. Dr. Gustav Hölscher in Marburg

Alfred Töpelmann, Verlag in Gießen, Herbst 1922



A

Geschichte der israelitischen und jüdischen Religion



# Sammlung AC Töpelmann

1. Gruppe

Die Theologie im Abrif

Band 7

# Geschichte der israelitischen und jüdischen Religion

von

D. Dr. Guftav Hölfcher professor an der Universität Marburg

1922

Alle Rechte, insbesondere das Recht der Übersetzung, vorbehalten Den Gießener Freunden von Gall, Horneffer, Maner zum Abschied



## Dorwort

Dies Buch ist in erster Linie für meine Studenten geschrieben; doch glaube ich, daß es auch anderen, namentlich den Jachgenossen, etwas zu bieten hat. Mir lag an einer knappen, übersichtlichen und lesbaren Darstellung; deshalb habe ich die unvermeidliche Jülle des gelehrten Stoffes in die Anmerkungen verwiesen. Äußerliche Vollständigkeit erstrebe ich nicht;

vom Wesentlichen wird, hoffe ich, nichts fehlen.

Es war das Verdienst der älteren Generation zu Ende des vorigen Jahrhunderts, die Grundlinien der israelitischen und jüdischen Literatur und Religionsgeschichte erstmalig sicher zu zeichnen. Sorschung verdankt auch die vorliegende Arbeit das Beste. Es wäre erfreulich, wenn jene Grundlinien heute als anerkannte Ergebnisse geboten werden könnten. Statt dessen befindet sich die alttestamentliche Wissenschaft zur Zeit in einem Zustande unsicheren Tastens und Suchens, der seinen Grund weniger in der Schwierigkeit neuer, durch die religionsvergleichende Sorschung aufgedeckter Probleme als in einer Abwendung von strenger literarkritischer Arbeit hat. Kaum ein Abschnitt der Literatur- und Religionsgeschichte, bei dem nicht die Behauptungen der Sorscher in grundlegenden Fragen völlig auseinander gehen. Der Verfasser einer zusammenfassenden Geschichtsdarstellung muß sich deshalb fast überall selber den Weg bahnen, und wie er dabei auf Schritt und Tritt gegen andere Meinungen, sei es ausdrücklich, sei es stillschweigend, Stellung nehmen muß, so muß er auch auf Widerspruch gegen die eigenen Aufstellungen gefaßt sein. Gern hätte ich meine in diesem Buche vertretenen Auffassungen vielfach noch eingehender, als es geschehen ift, begründet; aber die Schwierigkeit der wirtschaftlichen Verhältnisse verwehren das zur Zeit. Ich kann jedoch zum Teil auf andere Arbeiten verweisen, in denen ich eine Reihe der einschlägigen Fragen bereits behandelt habe: für die ältere Zeit auf mein Werk über "Die Propheten" und auf eine demnächst erscheinende Abhandlung über "Das Königsbuch", in welcher auch das deuteronomische Problem von neuem angeschnitten ist; für die nachezilische Zeit auf eine Arbeit über Territorials geschichte Palästinas in der persischen und hellenistischen Zeit sowie auf meine gerade im Druck befindliche Neubearbeitung der Bücher Esra und Nehemia in der Kaugsch'schen Bibelübersetzung; für das Spätjudentum auf eine größere Reihe von Monographien und Auffähen (über das Danielbuch, die himmelfahrt Moses, die Quellen des Josephus, den Saddugäismus, über Kanonisch und Apokryph und über die Geschichte der Juden in X vorwort

Palästina seit dem Jahre 70 n. Chr.). Der Kenner wird leicht bemerken, in welchem Verhältnis die vorliegende Darstellung zu den früheren Arbeiten steht. Wo ich in diesem Buche wesentlich Neues zu sagen habe, habe ich dies in den Anmerkungen so ausführlich, als dies möglich war, zu be-

gründen versucht.

Durch ihren Umfang und Charakter sind der vorliegenden Arbeit Grenzen gesteckt. Deshalb konnten die grundsählichen Fragen der allgemeinen Religionswissenschaft nicht diskutiert werden; nur in der Form einsach beschreibender Darstellung konnte ich zu diesen heute besonders eifrig verhandelten Fragen Stellung nehmen. Mein Standpunkt ist aus dem I. Kapitel leicht zu erkennen. Ich habe in diesem Kapitel versucht, die Entwicklung der vorgeschichtlichen Resigion, insbesondere der semitischen Völker, so wie ich sie sehe, zu zeichnen, und habe diese Entwicklung überall durch das aus den israelitisch-jüdischen Quellen zur Verfügung stehende Material veranschaulicht. Durch die Vorwegnahme dieses allgemeinen resigionszgeschichtlichen Materials habe ich die Darstellung der israelitischen und jüdischen Religion selber von beschwerlichem Ballast entlastet und dadurch die Mögslichkeit gewonnen, die besondere Entwicklung der israelitischen Religion kräftiger herauszuarbeiten.

Was die Darstellung der israelitischen und jüdischen Religion selber betrifft, so setzt eine solche überall die Ergebnisse eingehender literarischer Untersuchungen voraus. Was die älteste Zeit anbelangt, so ist hier durch die neueren Fragestellungen über J<sup>1</sup> und J<sup>2</sup> manches wieder in Fluß gekommen, was für die Beurteilung der alten Religion nicht bedeutungslosist; doch wird dies kaum so schwer ins Gewicht fallen, daß das allgemeine Bild der religiösen Entwicklung Altisraels dadurch wesentlich verändert würde.

Diel bedeutsamer für die Konstruktion der Gesamtentwicklung ist das gegen die literarische Beurteilung der Prophetenbücher. Ich kann hier nur wiederholen, was ich schon früher zum Ausdruck gebracht habe, daß ich die Begründung der Prophetenkritik, wie wir sie vor allem Stade, Duhm und Marti verdanken, noch heute für die allein richtige und philologisch gesunde halte. Das Abweichen vieler jüngeren Forscher von dieser Linie betrachte ich nicht als Fortschritt, vor allem nicht die Greßmannsche Konstruktion einer altistaelitischen Eschatologie, die es ebensowenig je

gegeben hat wie eine altorientalische Eschatologie.

Ebenso wichtig für den gesamten chronologischen Aufbau der alttestamentlichen Literaturgeschichte ist ein anderer Punkt, in dem ich der heute fast allgemein herrschenden Schulmeinung widersprechen muß. Seit de Wette gilt es als ausgemacht, daß das nach II Kön 22 f. unter Josia im Tempel gefundene Gesetbuch das Deuteronomium gewesen sei. Dieser Identisikation, die auf einem älteren Stande der Forschung begründet erscheinen mußte, sind heute die wesentlichsten Grundlagen entzogen, seit der Bericht von II Kön 22 f. in seiner außerordentlichen Kompliziertheit erkannt ist und seit durch Duhms Jeremiakommentar die deuteronomistischen Partien des Jeremiabuches als nichtzermianisch erwiesen sind. Als einzige Stüze für eine vorezilische Datierung des Deuteronomiums würde nur noch

Oorwort XI

das hesekielbuch übrigbleiben, falls dieses im wesentlichen in der uns vorsliegenden Gestalt von dem Propheten hesekiel stammen würde. Aber eine eindringendere Analyse dieses Buches führt zu ähnlichen Ergebnissen, wie Duhms Analyse des Jeremiabuches, d. h. sie zeigt, daß das Buch eine nachezilische Bearbeitung älterer hesekielischer Grundlagen ist und daß der ursprüngliche hesekiel das Deuteronomium ebensowenig vorausseht wie der echte Jeremia. Die Begründung dieser Beurteilung hesekiels, die ich in dem vorliegenden Buche nur andeuten konnte, hoffe ich bald in einer besonderen Untersuchung veröffentlichen zu können.

Was die nacherilische Geschichte anlangt, so hängt auch hier alles an der literarischen Beurteilung der Quellen, in diesem Falle vor allem der Bücher Esra und Nehemia. An die Echtheit der sog. aramäischen "Urskunden" im Esrabuche, deren Verteidigung durch Eduard Mener auf die meisten heutigen Fachgenossen Eindruck gemacht hat, glaube ich nach

wie vor nicht.

Große Bedenken hege ich gegen die überreichliche Zuweisung von Stücken der kanonischen Literatur in die Makkabäerzeit, die ja lange Zeit sehr beliebt gewesen ist und noch heute von angesehenen Forschern vertreten wird. Das gilt besonders von den sekundären Elementen der Prophetenbücher ebenso wie von der Psalmendichtung. Es heißt freilich in ein noch bedenklicheres Extrem zurücksallen, wenn man uns neuerdings wieder mit Psalmen davidischer und salomonischer Zeit und mit "messianischen" Weis-

fagungen der voregilischen Prophetie beschenkt.

Neue und sehr schwierige Probleme hat die jüngste religionsgeschichtliche Erforschung des hellenistischen und römischen Zeitalters eröffnet. Hier haben sich sehr weite Perspektiven aufgetan. Aber sowenig an diesen Problemen vorübergegangen werden konnte, so vorsichtige Zurückhaltung war doch im einzelnen noch geboten. Mit großen Zweiseln stehe ich der von Eduard Mener neuerdings vorgeschlagenen frühen Datierung der älteren Apokalnpsenliteratur gegenüber, die sich vor allem auf die meines Erachtens ganz unberechtigte Ansetzung der sogenannten "Damaskusschrift" (oder Sadokidenschrift) ins 2. Ihrh v. Chr. gründet. Wertvolles über den Ursprung und das Verständnis des Essäertums verdanke ich besonders der vortresssichen Arbeit von Holger Mosbech. Was den Sadduzäismus anlangt, so habe ich hier manches von Eduard Mener gelernt, ohne doch seinem zuverssichtlichen Glauben an die Josephuslegenden über Pharisäer und Sadduzäer beipslichten zu können.

An den Ursprüngen des Christentums durfte die vorliegende Arbeit nicht vorübergehen. Aber sie hat es nur soweit mit dem Christentum zu tun, als sich dessen Entwicklung noch im Rahmen des Judentums und in einem Zusammenhang mit ihm vollzieht. Was sie zu behandeln hat, ist also nur das Urchristentum und dessen judenchristliche Sortsetzung auf palästinischem und sprisch=arabischem Boden. Man darf die Entwicklung der jüdischen Religion nicht mit dem einseitigen hindlick auf das Christentum ansehen und darstellen. Das Christentum entstand an der Peripherie des genuinen Judentums zu einer Zeit, als das Judentum in weiten Schickten unter

XII Borwort

fremde Einflüsse gekommen war. Die jüdische Entwicklung muß für sich als eine selbständige und in sich geschlossene begriffen werden. Das Christentum hat seine geschichtliche Bedeutung erst auf dem Boden der griechischzömischen Welt gewonnen. Sein Tiefstes freisich verdankt es nicht der sterbenden Antike, sondern dem jüdischen Mutterboden, dem Alten Testament und dem Evangelium Jesu.

Was die Umschreibung der zahlreichen fremdsprachlichen Eigennamen anlangt, so war eine volle Konsequenz nicht durchsührbar. Bekannte bibzlische Namen konnten nur in der uns gesäusigen Form wiedergegeben werden; doch habe ich zumeist den semitischen Kehllaut des Azin durch angedeutet und das Zazin durch z (wie französisches z — stimmhaftes s) ausgedrückt.

Besonderen Dank schulde ich meinem verehrten Gießener Freunde und Kollegen Prosessor D. Dr. August Freiherrn von Gall, der mir nicht nur bei der Korrektur unermüdlich geholsen, sondern mich auch mit manchem wertvollen Rat dabei unterstützt hat. Ihm und den beiden anderen Gießener Freunden widme ich dies Buch in Erinnerung an viele schöne Stunden freundschaftlichen Verkehrs und angeregten Gedankenaustausches.

Gießen=Marburg, im August 1922.

Gustav Hölscher.

# Inhalt

Die Jahlen bezeichnen die Seiten

| § 1: Einführung                                           | 1 - 3   |
|-----------------------------------------------------------|---------|
| Erstes Kapitel: Die vorgeschichtliche Ent=                |         |
| wicklung                                                  | 3 - 52  |
| Literatur                                                 | 3 - 4   |
| § 2: Vorgeschichtliche Besiedelung Palästinas             | 4 - 5   |
| § 3: Allgemeine Entwicklung von Kultur und Religion       | 5-12    |
| § 4: Mythus und Zauber                                    | 12-14   |
| § 5: Seelenvorstellungen                                  | 14-17   |
| § 6: Totenbräuche                                         | 17 – 18 |
| § 7: Zauberglaube                                         | 18-21   |
| § 8: Setischkult                                          | 21 - 23 |
| § 9: Totemismus                                           | 23 - 26 |
| § 10: Tabu und Custration                                 | 26 - 27 |
| § 11: Die Ursprünge des Opfers                            | 28 - 30 |
| § 12: Ahnenkult                                           | 30 - 31 |
| § 13: Dämonenkulte                                        | 31 - 34 |
| § 14: Die poetische Gestaltung des Mythus                 | 34 - 37 |
| Exkurs: Die Gestalten der hebräischen Sagendichtung       | 37 - 41 |
| § 15: Göttersage                                          | 41 - 42 |
| § 16: Heilbringerlegende                                  | 42 - 44 |
| § 17: Jenseitsvorstellungen                               | 44 – 46 |
| § 18: Die Entstehung des religiösen Kultes                | 46 - 48 |
| § 19: Religiöse Kulthandlungen                            | 48 - 51 |
| § 20: Religiöse und soziale Schuld                        | 51 - 52 |
| Zweites Kapitel: Die altisraelitische Zeit                | 53 - 88 |
| Literatur                                                 | 53 - 54 |
| § 21: Die Völker Spriens vor der hebräischen Einwanderung | 54 - 55 |
| § 22: Die Kulte Spriens                                   | 55 - 57 |
| § 23: Die Einwanderung der Hebräer                        | 57 - 60 |

XIV Inhalt

| § 24: Israelitische Kulte und Sagen                          | 60 - 62            |
|--------------------------------------------------------------|--------------------|
| § 25: Kulte der Südstämme                                    | 62 - 64            |
| § 26: Das levitische Priestertum zu Kadesch und die Mose-    |                    |
| sagen                                                        | 64 - 67            |
| § 27: Jahre, der Gott der Wüste                              | 67 - 69            |
| § 28: Jahre und die kanaanäischen Kulte                      | 69 - 71            |
| § 29: Die Kultstätte                                         | 71 - 72            |
| § 30: Die Kultbräuche                                        | 72 - 75            |
| § 31: Das Gebet                                              | 75 - 76            |
| § 32: Die Opfer                                              | 76 - 79            |
| § 33: Die Seste                                              | 79 - 81            |
| § 34: Das Orakelwesen                                        | 82 <del>-</del> 85 |
| § 35: Die Gottesvorstellung                                  | 85 - 88            |
|                                                              |                    |
| Drittes Kapitel: Das assprisch = babylonische                |                    |
| 3eitalter                                                    | 89 - 115           |
| Literatur                                                    | 89                 |
| § 36: Die Spannung der Gegensähe                             | 89 - 90            |
| § 37: Anfänge priesterlicher Kultreformen in Juda            | 90 - 93            |
| § 38: Die Rekabiter                                          | 93 - 94            |
| § 39: Der Sturz des inrischen Baals                          | 94 - 95            |
| § 40: Elia und Elisa                                         | 95 - 96            |
| § 41: Die ifraelitischen Prophetenkreise unter dem Einflusse |                    |
| der Reform                                                   | 96 - 97            |
| § 42: Weiterführung der Kultreformen in Juda                 | 98 - 100           |
| § 43: Die Bearbeitung der Volkssage                          | 100 - 102          |
| § 44: Der Monotheismus                                       | 102 - 103          |
| § 45: 'Amos von Tekoa'                                       | 103 - 105          |
| § 46: Hosea ben Beeri                                        | 105 - 106          |
| § 47: Jesaja ben Amos                                        | 106 - 110          |
| § 48: Micha aus Moräschät                                    | 110                |
| § 49: Nahum der Elkoschite und Sefanja der Jerusalemer       | 110 - 111          |
| § 50: Jeremia aus 'Anatot                                    | 111 - 113          |
| § 51: Hesekiel ben Buzi                                      | 113-115            |
|                                                              |                    |
| Viertes Kapitel: Das persische Zeitalter                     |                    |
| Literatur                                                    | 116                |
| § 52: Die Cage der Juden im Perserreiche                     |                    |
| § 53: Die Wirkung des Exils auf die Religion                 | 119 - 122          |

| S |     | Der Dichter von Jes 40-55                             | 122 - 124 |
|---|-----|-------------------------------------------------------|-----------|
| S | 55: | Der Tempelbau Serubbabels und die nationale           |           |
|   |     | Hoffnung                                              | 124 - 127 |
| S | 56: | Prophetische Epigonen                                 | 127 - 129 |
| S |     | Anfänge der Gesetzesaufzeichnung                      | 129 - 130 |
| § | 58: | Das Deuteronomium                                     | 130 - 134 |
| § | 59: | Die deuteronomistische Bearbeitung des jehovistischen |           |
|   |     | Werkes                                                | 134 - 136 |
| § | 60: | Das Buch Hesekiel                                     | 136 - 137 |
| S | 61: | Das Heiligkeitsgesetz                                 | 137       |
| S | 62: | Der Statthalter Nehemia                               | 138       |
| § | 63: | Außerjerusalemische Kultstätten                       | 138 - 140 |
| S |     | Die chronistische Serubbabel- und Esralegende         | 140 - 141 |
| S | 65: | Die heilige Geschichte (Pg)                           | 141 - 143 |
| § |     | Die Ausgestaltung der Hierokratie                     | 143 - 144 |
| § | 67: | Der Tempelkultus                                      | 144 - 147 |
| S |     | Rituelle Bräuche                                      | 147 - 148 |
| § |     | Moral und Vergeltungsglaube                           | 148 - 151 |
| § |     | Die Gottesvorstellung                                 | 151 - 153 |
| § |     | Die Eschatologie                                      | 153 - 156 |
| S | 72: | Die Sammlung der religiösen Literatur                 | 157 - 159 |
| 4 | ünf | tes Kapitel: Das hellenistische Zeitalter             | 160 - 196 |
| ~ |     | Citeratur                                             | 160 - 161 |
| 8 | 73: | Der Einfluß griechischer Zivilisation auf den Orient  | 161 - 162 |
|   |     | Die Ausbreitung iranisch = babylonischer Religions=   |           |
|   |     | ideen nach dem Westen                                 | 163 - 169 |
| § | 75: | Ausbreitung und Lage der Judenschaft                  | 169 - 173 |
|   | 76: | Die Seleukidenherrschaft und die nationale Erhebung   |           |
|   |     | gegen sie unter den hasmonäern                        | 173 - 176 |
| § | 77: | Tempel und Synagoge                                   | 176 - 178 |
| Š | 78: | Religiöse Pflichten                                   | 178 - 179 |
| § |     | Frömmigkeit und Moral                                 | 179 - 182 |
|   |     | Nationale und individuelle Eschatologie               | 182 - 183 |
|   | 81: | Engel= und Dämonenglaube                              | 183 - 184 |
|   |     | Theologische Spekulationen                            | 184-186   |
| ~ |     | Die Gelehrten und die Schule                          | 186 - 187 |
|   |     | Die Weisheit der Mustiker                             | 187 - 193 |
|   |     | Die Berührung des Judentums mit griechischer Kultur   | 193 – 196 |

XVI Inhalt

| Sechstes Kapitel: Das römische Zeitalter              | 197 – 251 |
|-------------------------------------------------------|-----------|
| Literatur                                             | 197       |
| § 86: Palästina unter den Herodeern                   | 197 - 200 |
| § 87: Die Diaspora im augusteischen Zeitalter         | 200 - 203 |
| § 88: Die religiöse Entwicklung im Römerreiche        | 203 - 205 |
| § 89: Astrologie und Magie bei den Juden              | 205 - 207 |
| § 90: Die Essäer                                      | 207-213   |
| § 91: Die Therapeuten                                 | 213 - 214 |
| § 92: Die Blüte des judischen Hellenismus             | 215-218   |
| § 93: Die Schulen der Pharifaer und Saddugaer         | 218 - 223 |
| § 94: Die Frömmigkeit des Volkes                      | 224 - 225 |
| § 95: Die Messiashoffnung                             | 225 - 227 |
| § 96: Die Zeloten und der Untergang des Staates       | 227 - 231 |
| § 97: Das lette Ringen um die Freiheit                | 231 - 232 |
| § 98: Die jüngere Apokalypsen- und Legendenliteratur. | 232 - 237 |
| § 99: Häretisches Täufertum                           | 237 - 239 |
| § 100: Die Polemik gegen die Ketzer                   | 239 - 240 |
| § 101: Der Kanon heiliger Schriften                   | 241 - 242 |
| § 102: Frömmigkeit und Glaube der Orthodoxie          | 242 - 249 |
| § 103: Das Judentum Palästinas nach dem hadrianischen |           |
| Kriege                                                | 249 - 251 |
| Register                                              | 252 - 267 |
|                                                       |           |

#### § 1. Einführung

Die Geschichte Israels beginnt für uns mit den Freiheitskämpfen des 11. Ihrh.s und der Entstehung des nationalen Königtums. Damals saken die hebräischen Stämme schon mehrere Jahrhunderte in Kanaan. ihre Einwanderung, die nach ägyptischen Nachrichten im 14. Ihrh. erfolgt zu sein scheint, war schon zu Beginn der Königszeit jede nähere Kunde verloren. Die Erzählungen von den Vätern und von der Zeit Moses sind reine Sage, und was sich an historischen Erinnerungselementen sekundär an sie angeheftet hat, spiegelt bereits Zustände aus der Zeit der Ansässigkeit wieder. Das älteste hebräische Geschichtswerk, die Schrift des sog. Jahvisten bzw. deren älteste Schicht 31, gehört in die frühere Königszeit und ist der literarische Niederschlag der damals vorhandenen, durch die mündliche Uberlieferung gestalteten Volkssage; selbst die ältesten Stoffe im Jahvisten, wie einzelne dichterische Stücke (Ri 5; Gen 49), gehen nicht über das 10./11. Ihrh. hinaus. Erst in dieser Zeit also tritt uns die Religion der zehn israelitischen Stämme und des südlichen Nachbarstammes Juda in geschichtlich greifbarer Gestalt entgegen. Sie unterscheidet sich damals, wo sie schon seit einigen Jahrhunderten ganz unter kanaanäischen Einflüssen gestanden hat, nicht wesentlich von den übrigen kanaanäischen Kulten. Ihre Vorgeschichte liegt darum ebensosehr im sprisch-palästinischen Kulturlande und seiner seit alters durch Babylonien, Ägypten und Kleinasien beeinfluften Religionen, wie in der sprisch=arabischen Wuste, aus deren Grenggebieten die hebraer, wie vor ihnen die übrigen Semiten Spriens, eingewandert waren. Über die älteren kanaanäischen Kulte wissen wir einiges durch babylonische und ägyptische Nachrichten, und die neueren Ausgrabungen und prähistorischen Forschungen haben diese Kenntnisse erganzt. Wir können jett die Entstehung menschlicher Kultur in Sprien bis in die jüngere, ja 3. T. bis in die ältere Steinzeit zurückverfolgen, wenn auch gerade für die älteste Geschichte der Religion die Ausbeute noch immer sehr dürftig ift. Auf dem Boden der an die Wüste grenzenden Steppen dagegen fehlten von jeher die Bedingungen für die Entstehung einer höheren Kultur; durch Jahrtausende hindurch sind die Zustände ihrer Bewohner ziemlich unverändert geblieben. Die nomadischen oder halbnomadischen Vorfahren der hebräer werden darum in kultureller und religiöser hinsicht etwa auf berselben Stufe gestanden haben wie die Araber vor dem Islam. Aberall stehen hier, wie in Sprien, am Anfang der Entwicklung relativ primitive Vorstellungen und Bräuche, die sich aufs engste mit denen der heutigen Naturvölker berühren. Hilfsmittel 3um Derständnis ihrer Ursprünge und psychologischen Motive bieten die

vergleichende Ethnologie und Dölkerpsphhologie. Wir beginnen daher unsere Darstellung der israelitisch=jüdischen Religionsgeschickte mit einem Abschnitt über die vorgeschichtlichen Vorstusen der semitischen Religion, der sich in seinem allgemeinen Aufriß an die Disposition W. Wundts in seiner Völkerspsphologie anlehnt. In diesem Abschnitte sollen die Elemente des mythologischen Denkens und der Zauberbräuche und ihr Verhältnis zu den entwickelten Vorstellungen und Kultsormen der späteren hebräischen Religion behandelt werden.

An diesen einleitenden Abschnitt soll sich die Darstellung der alten ifraelitisch-judäischen Volksreligion und der Religion des Judentums in der uns historisch zugänglichen Zeit anreihen. Das organische Entstehen, Wachsen und Dergehen folder geistiger Bildungen läßt sich aber nur versteben, wenn man sie in ihren natürlichen geographischen und ethnologischen Grenzen betrachtet. Der so umschriebene Gegenstand unserer Darstellung ist die Entwicklung der ifraelitisch=judischen Religion im Orient, d. h. auf dem Boden Palästinas und der von hier aus durch die Juden besiedelten Gebiete; - die mittelalterliche Geschichte des Judentums im Abendlande steht mit dieser Entwicklung in keinem organischen Zusammenhange mehr -. Unsere Aufgabe würde also, wenn wir sie im vollen Umfange erledigen wollten, die Zeit von der Einwanderung der hebräischen Stämme im 14. Ihrh. v. Chr. bis zum Untergang des palästinischen Judentums durch den Sieg des Islams im 7. Ihrh. n. Chr., d. h. zwei Jahrtausende umfassen. In die Mitte dieses Zeitraums fällt das Auftreten der Griechen im Orient im 4. Ihrh. v. Chr. Das erste dieser zwei Jahrtausende war die Periode der schöpferischen Kraft, das zweite die der reflektierenden Derarbeitung. Auch die Kulturen gehen auf und nieder, werden und vergehen, und wenn man von ihren Cebensaltern redet, so ist das mehr als Bild. Die vier Cebens= alter der israelitisch=jüdischen Geschichte in Palästina dauern je fünf Jahrhunderte. Indem wir in jedem dieser Zeitabschnitte wiederum zwei Stadien unterscheiden, ergeben sich uns acht Perioden:

- 1. Das Zeitalter der Ansiedlung in Kanaan (von der Einwanderung im 14. Ihrh. bis zur Philisterherrschaft um 1100).
- 2. Das altifraelitische Zeitalter (von den nationalen Freiheitskämpfen bis zum Untergange des Hauses Omri 842).
- 3. Das assyrisch=babylonische Zeitalter (vom Auftreten der Assyrer in Südsprien bis zum Untergange des judäischen Königtums 586).
- 4. Das persische Zeitalter (von da bis zu Alexander dem Großen 332).
- 5. Das hellenistische Zeitalter (von da bis zum Untergange der Hasmonäersherrschaft 63 v. Chr.).
- 6. Das frührömische Zeitalter (von da bis zum Untergange der staatslichen Selbständigkeit in der Mitte des 2. Ihrh.s n. Chr.).
- 7. Das spätrömische Zeitalter (von der Entstehung des jüdischen Patriarchats bis zu dessen Aushebung 425 n. Chr.).
- 8. Das Ende des palästinischen Judentums (von da bis zur arabischen Eroberung 638).

Was den ersten dieser acht Zeiträume anbelangt, so versagen für ihn die literarischen Quellen; was über ihn zu sagen ist, mussen wir mit der Darstellung des zweiten Zeitraumes verbinden. Der siebente und achte Zeitraum fällt aus dem Rahmen der diesem Buche gestellten Aufgabe heraus. Wir behandeln daher unter Vorausschickung eines Abschnittes über die vorgeschichtliche Entwicklung die Geschichte der ifraelitisch-jüdischen Religion in fünf Abschnitten, die wir als das altifraelitische, das affprisch-babylonische, das persische, das hellenistische und das römische Zeitalter unterscheiden.

# Erstes Kapitel: Die vorgeschichtliche Entwicklung

#### Literatur

Edw. B. Tylor, Primitive Culture, 2 Bde., 4. Aufl. 1903; auch deutsch: Anstänge der Kultur, 1873. J. G. Frazer, The golden Bough, 3. Aufl. 1914ff. Frdr. Rahel, Völkerkunde, 2 Bde., 2. Aufl. 1894. M. Mannhardt, Walde und Seldkulte, 2. Aufl. I. 1904. E. Frobenius, Die Weltanschauung der Naturvölker, 1898. H. Schurtz, Urgeschichte der Kultur, 1900. Andrew Lang, Myth, Ritual and Religion, 2 Bde., 2. Aufl. 1899. Andrew Lang, Magic and Religion, 1901. Andrew Lang, The making of Religion, 2. Aufl. 1902. M. Marett, The threshold of Religion, 1909. Ed. Mener, Elemente der Anthropologie, 1907 (Geschichte des Altertums, 2. Aufl. I, 1). W. Wundt, Mythus und Religion, 3 Bde., 2. Aufl. 1910 (Völkerpsphologie IV). W. Wundt, Elemente der Völkerpsphologie 1913. W. Wundt, Ethik, 4. Aufl. 1912. P. Ehrenreich, Die allgemeine Mythoslogie und ihre ethnologischen Grundlagen, 1911. E. Durkheim. Les formes 1913. W. Wundt, Ethik, 4. Kupl. 1912. P. Ehrenreich, Die allgemeine Mythoslogie und ihre ethnologischen Grundlagen, 1911. E. Durkheim, Les formes elémentaires de la vie religieuse, 1912. K. Th. Preuß, Die geistige Kultur der Naturvölker (NG), 1914. K. Beth, Religion und Magie dei den Naturvölkern, 1914. N. Söderblom, Gudstrons uppkomst, 1914; auch deutsch von R. Stübe: Das Werden des Gottesglaubens, 1916. E. Lehmann, Die Religion der primistiven Völker (HKG). E. Lehmann, Stedet og veien, 1918. E. LévysBrühl, Les Fonctions mentales dans les sociétés inférieures, deutsch von W. Jerus

salem, Das Denken der Naturvölker, 1921.
Ausgrabungsberichte von Cachisch, Jerusalem, Schephelahügel, Gezer, Caanach, Megiddo, Jericho. H. Vincent, Canaan d'après l'exploration récente, 1907. H. Thiersch, Die neueren Ausgrabungen in Palästina, 1907 (Archäologischer Anzeiger). f. Gregmann, Die Ausgrabungen in Palaftina und das Alte Testament (RVBIII 10), 1908. P. Thomsen, Palästina und seine Kultur in fünf Jahrtausenden, 1909 (NG). P. Karge, Rephaim 1918. R. Kittel, Geschichte des Volkes Irael, 4. Aust. I. Bd. 1921. M. Blanckenhorn, Die Steinzeit Palästina-Spriens und Nordafrikas, 1921. R. E. Brünnow und A. v. Domaszewski, Die Provincia Aradia, 2 Bde. 1904/5. A. Musil, Aradia Petraea, 4 Bde. 1907/8. G. Dalman, Petra und

1904/5. A. Musil, Arabia Petraea, 4 Bde. 1907/8. G. Dalman, Petra und seine Felsheiligtümer, 1908.

W. Robertson Smith, Lectures on the Religion of the Semites, 1889, new ed. 1899; deutsch von R. Stübe: Die Religion der Semiten, 1899. W. Robertson Smith, Kinship and Marriage in Early Arabia, 1885. W. Graf Baubissin, Studien zur semitischen Religionsgeschichte, I, 1876; II, 1878. I. Goldsziher, Muhammedanische Studien, 1889/90. I. Wellhausen, Reste arabischen heidentums (Skizzen und Dorarbeiten III), 2. Aust. 1897. M. J. Cagrange, Etudes sur les religions semitiques, 2. éd. 1905. S. I. Curtiß, Ursemitische Religion im Dolksleben des heutigen Orients, 1903. Ed. Mener, Geschichte des Altertums, 2. Aust. I, 2 (1909). R. C. Thompson, Semitic Magic, 1908. M. Jastrow, The Religion of Babylonia and Assyria, 1898; deutsche Ausgabe 1902 ff. (Dort The Religion of Babylonia and Assyria, 1898; deutsche Ausgabe 1902 ff. (Dort weitere Citeratur über die Religion der Babylonier und Affyrier.) A. Erman, Die ägyptische Religion, 2. Aufl. 1909. E. Rohde, Pjyche, 5. und 6. Ausg. 1910.

W. Nowach, Cehrbuch ber hebräischen Archaologie, 2. Aufl. 1894. 3. Ben-

3inger, hebräische Archäologie, 2. Aufl. 1907. A. Bertholet, Kulturgeschickte Israels, 1920.
A. Kuenen, De Godsdienst van Israël tot den ondergang van den Joodschen staat, 1869 f. B. Stade, Geschickte des Volkes Israel, I, 1887.
B. Stade, Biblische Theologie des Alten Testamentes, I, 1905. R. Smend, Cehrbuch der alttestamentlichen Religionsgeschichte, 2. Aufl. 1899. R. Marti, Geschickte der israelitischen Religion, 5. Aufl. 1907.

Frdr. Schwally, Semitische Kriegsaltertümer, I, 1901. A. Lods, La croyance à la vie future et le culte des morts dans l'antiquité israélite, 1906. J. Pedersen, Israel, 1920.

Ed. Mener, Die Israeliten und ihre Nachbarstämme, 1906. H. Gunkel, Schöpfung und Chaos in Urzeit und Endzeit, 2. Aufl. 1921. H. Gunkel, Genesis, 4. Aufl. 1917. H. Greßmann, Sage und Geschichte in den Patriarchenerzählungen (ZATW), 1910. H. Gunkel, Das Märchen im Alten Testament (RVB) 1917.

### § 2. Vorgeschichtliche Besiedelung Palästinas

Ihre heutige geologische Gestalt haben Palästina und seine Nachbarländer im wesentlichen zu Anfang des Diluviums erhalten, vor allem durch den damals erfolgten Einbruch des Jordangrabens. Erst seitdem scheinen die Bedingungen für eine menschliche Besiedelung vorhanden gewesen zu sein. Jedoch gehören die frühsten bisher nachgewiesenen Spuren des Menschen auf diesem Boden erst der jüngeren Diluvialperiode an; es sind dies teils unter freiem himmel, teils in höhlen gefundene Wohnstätten einer altpaläolithischen, jagdtreibenden Bevölkerung im Libanon und in Galilaa, über deren Rasse bei dem Sehlen von Skelettresten noch nichts Sicheres

zu sagen ist.

Weit aahlreicher als diese ältesten Fundstätten sind die der jungpaläolithischen Zeit, die sich über alle höhergelegenen Teile des Candes. das oftjordanische Plateau, das Gebirge um Jerusalem, Karmel, Galiläa und Libanon verbreiten und unter denen zwei höhlen in Nordgaliläa und bei Beirut 1) die bedeutendsten sind: in der letteren haben sich Knochenreste gefunden, welche auf Kannibalismus ihrer einstigen Bewohner hinzuweisen scheinen. In frühneolithischer Zeit sind die Nachkommen jener Jung-paläolithiker vom Sammler- und Jägerleben zur Seßhaftigkeit übergegangen und haben angefangen, Pflanzenbau (in der form des hackbaues), Gemüse= und Obstzucht und primitives handwerk, vor allem handtöpferei mit einfacher Zierkunst, zu treiben.

Getreidebau im großen begann erst in spätneolithischer Zeit mit der Einführung des in Babylonien bereits früher benutten Pfluges. Die Kultur des Urweigens und der Urgerste, der Linse und der Weinrebe ist mahr= scheinlich von Syrien ausgegangen. Die Bevölkerung dieser spätneolithischen Zeit war, wie die Ausgrabungen von Gezer gezeigt haben, von kleiner, hpperbrachnkephaler Rasse, die vielleicht nordischen (armenoiden) Ursprungs war. Ihr gehörte die älteste Ansiedlung von Gezer an2): eine den Stadthügel umgebende Ringmauer aus Stein und Erde, in ihrer Mitte leichte hütten auf dem kahlen Selsen und darunter als Zuflucht dienende natürliche und künstlich erweiterte höhlen. Eine dieser höhlen diente gur Derbrennung von Leichen; doch fanden sich außer einem durchbohrten, vielleicht als Amulet verwendeten Knochen keine Beigaben für die Toten.

Der äußerste Süden Palästinas scheint schon damals von Semiten bessiedelt gewesen zu sein. Die erste große Einwanderung der Semiten in das mittlere und nördliche Palästina fällt vor die Mitte des 4. Jahrtausends; damals drangen sie aus Arabien gleichzeitig nach Babylonien und nach Syrien vor. Seit etwa 3000 v. Chr. sinden wir sie sowohl an der Küste wie im Binnenlande als Bewohner mächtiger Städte mit Wällen und Türmen. Ihre Wassen waren Keule, Bogen und Lanze; sie trieben Ackers, Weinsund Obstbau. Mit ihrem Auftreten beginnt die eigentlich geschichtliche Zeit Palästinas.

1 Mugaret el-'abed in Galilaa und mugaret antelias bei Beirut. | 2 Ebenso alt sind möglicherweise die untersten Grabungsschichten von Megiddo und Jericho.

### § 3. Allgemeine Entwicklung von Kultur und Religion

Die prähistorischen Junde und die Ergebnisse der Ausgrabungen geben, wie die obigen Ausführungen deutlich gemacht haben, bis jetzt nur ein ziemlich dürftiges Bild von der vorgeschichtlichen Entwicklung der Kultur auf palästinischem Boden. Ein lebendigeres Bild läßt sich überhaupt nur durch Dermutungen gewinnen, und zwar einerseits durch Rückschlüsse aus späteren, geschichtlich bekannten Zuständen, andererseits durch Dergleich mit andern Dölkern, besonders mit solchen, die noch heute in verhältnismäßig primitivem Zustande oder auf einer Stuse der halbkultur leben. Solche Rückschlüsse und Dergleichungen aber zeigen, daß die Anfänge menschlicher Kultur sich überall ziemlich ähnlich entwickelt haben. Im Solgenden soll, soweit das zur Zeit möglich ist, versucht werden, ein Bild dieses langen Entwickslungsprozesses, wie wir ihn uns in Palästina vorzustellen haben, zu zeichnen.

a. Die altpaläolithische Bevölkerung Palästinas scheint darnach ungefähr auf jener primitiven Stufe gestanden zu haben, wie wir sie heute noch bei den Zwergvölkern Zentralafrikas, den Weddas auf Cenlon, den Inlandstämmen von Malakka, den Negritos der Philippinen u. a. finden. Die Bekleidung dieser Primitiven beschränkt sich auf das Tragen einer Lendenschnur; fie wohnen gewöhnlich im Freien, und nur gur Regenzeit flüchten fie in Höhlen. Die Nahrungsaufnahme ist an keine bestimmten Zeiten gebunden; sie treiben weder planmäßige Jagd, noch gar Ackerbau oder Tierzucht. Gelegentlich geht der Mann auf die Jagd, während die Frau Wurzeln oder Beeren sagen oder Bohren. Ihre Werkzeuge, vor allem der Grabstock, sind vor wiegend von holg, nur gum kleinen Teil primitive Steinfäustel. Ihre Waffen sind der Bogen und der vergiftete Pfeil. Den Krieg kennen sie nicht, nur den gelegentlichen Angriff des Einzelnen gegen den Einzelnen aus dem hinterhalt. Im allgemeinen ist ihr Dasein friedlich. Überall herrscht die wohl ichon aus dem vormenschlichen Dasein mitgebrachte Monogamie. Selten ist ein dauernder Zusammenhalt verwandter Samilien. Dagegen bilden sich weitere Verbande, wenn sich bei Regen die Samilien in Höhlen gusammen=

drängen. Solche Verbände betrachten dann wohl auch ein bestimmtes Terrain als ihr Gebiet, ihr Gemeineigentum. Dieser älteste soziale Zustand ist der der tierischen Herde entsprechende Zustand der Horde, d. h. eines noch unorganisierten Volksstammes ohne Clans oder Häuptlinge. Den

Zusammenhalt schafft die Sprache.

Auf dieser Stufe der Entwicklung fehlt noch alles, was später Religion heißt, sowohl Gottesglaube und Kultus, als auch die damit verbundenen spezifisch religiösen Gefühle. Dagegen finden sich überall Zauber= und Dämonenvorstellungen. Deren Wurgel sind die Affekte der gurcht und des Staunens; sie entstehen, indem die Wahrnehmungsinhalte unter der Wirkung des Affektes belebt und in manniafacher Weise assoziativ umgestaltet werden. Diese Sorm der Phantasietätigkeit nennen wir die mythologische Phantasie. Dor allem sind es die eindrucksvollen Erlebnisse des Todes und der Krankheit, durch welche Vorstellungen bamonischer Machte entstehen und gegen die man sich durch Zaubermittel zu schützen sucht. Hinter diesen Motiven treten die des Naturgeschehens für den primitiven Menschen noch weit guruck. Mythus und Zauberglaube beherrschen das primitive Denken und beeinflussen auch die Entwicklung der primitiven Kunft, nicht nur die Tangkunft, die ursprünglich ein hilfsmittel zur Erregung zauberischer Wirkungen ist, sondern auch die Anfänge der bildenden Kunst, in welcher Waffen, Instrumente und Schmuck durch eingeritte oder eingeschnittene einfache Linien zu Zauber-

objekten belebt werden.

b. Die Entwicklung der menschlichen Kultur schreitet vorwärts, indem die primitive horde anfängt sich zu teilen und in Gruppen zu gliedern: in Stämme, Clans, Unterclans. Mit den Wanderungen der Stämme und der Befestigung des Bodenbesitzes entsteht der Krieg der Stämme, der Kampf um Boden und Jagdgebiet, und aus der Sührerschaft im Kriege geht später die dauernde Herrschaft führender Persönlichkeiten, die Häuptlingschaft hervor, durch die sich die Stammesorganisation am Ende auflöst. Diese Entwicklung wird sich in Palästina im Caufe der jungpaläolithischen und der frühneolithischen Zeit vollzogen haben. Die äußere Kultur ist zu Anfang dieses langen Zeitraums noch wesentlich primitiv; aber allmählich vervollkommnen sich Werkzeuge, Waffen, Kleidung, Schmuckmittel. Ein Zeichen der neuen hriegerischen Zeit sind die nun in Palästina gahlreich auftretenden steinernen Pfeil- und Speerspigen. Durch den Kampf der Stämme tritt die Genossenschaft der Männer in den Vordergrund und lockert den natürlichen Samilienverband. Die herrschende, auch dem natürlichen Gefühl entsprechende Ordnung wird die "Mutterfolge", nach welcher die Kinder der Mutter gehören und zu deren Clan gerechnet werden<sup>1</sup>). An Stelle der primitiven Monogamie und Endogamie tritt als frühste Chebeschränkung die "Erogamie", d. h. das Verbot im eigenen Clan zu heiraten2). Ihr Ursprung ift wahrscheinlich der Kampf um ein Weib des nächstverwandten Clans; daraus entsteht die älteste Sorm der Che, die Raubehe innerhalb des Stammes 8), an deren Stelle dann in jungerer Zeit die Kaufehe tritt. Mit der Exogamie beginnt regelmäßig die Polygamie, und zwar zuerst in der form der Polyandrie und Gruppenehe, dann der reinen Polyannie4).

Die sozialen Ordnungen dieser Kulturstufe verbinden sich, da wo wir sie noch heute finden, vielfach mit dem sog. Totemglauben b), wonach die einzelnen Gruppen der Clans oder die Clans selber die Namen von Tieren (seltener auch von Pflanzen oder leblosen Dingen) tragen und die lekteren dann in der Regel als Ahnen jener Gruppen betrachtet werden. Am reinsten ist dieser Totemismus auf australischem Boden vertreten, in abgewandelter form auch auf malano-polynesischem und amerikanischem Boden, während er in Afrika nur noch in Resten vorhanden ist. Auf asiatischem Boden sind diese totemistischen Vorstellungen (abgesehen vom Norden und Suben) fast gang geschwunden, doch finden sich auch hier in dem überall verbreiteten Glauben an heilige Tiere, der Enthaltung vom fleisch bestimmter Tiere und vielem andern so deutliche Nachwirkungen davon, daß auch für dieses Gebiet wohl eine ursprüngliche totemistische Kulturstufe vermutet werden darf 6). Mit dem Totemglauben berührt sich auch der Ursprung des Tabu?), d. h. des Verbotes, gewisse als heilig oder schädlich betrachtete Dinge zu berühren oder zu benugen; denn es handelt sich auch hier in erster Linie um gewisse Tiere, deren Fleisch zu essen verboten ist, sodann auch um Menschen (mächtige häuptlinge, deren Nähe gemieden, deren Name nicht ausgesprochen wird), Orte und leblose Gegenstände. Totem und Tabu wiederum haben ihren Ursprung in den primitiven Seelenvorstellungen, deren Weiterentwicklung sich auf dieser Kulturstufe vollzieht. Die primitive Scheu und flucht vor der Leiche schwindet in einem Zeitalter, welches an Krieg und Blutvergießen gewöhnt wird. Neben die primitive Vorstellung der an den Körper gebundenen, den Tod überdauernden und ängstlich gefürchteten allgemeinen Körperseele treten sehr verschiedene neue Seelenvorstellungen. Man findet die Seele im Blut, das dem Körper des Gefallenen entströmt, und sucht sich ihre Zauberkräfte durch Trinken des Blutes anzueignen8); auch im Speichel oder in inneren Teilen des Körpers, im herzen, in der Niere oder den mit ihr verbundenen Geschlechtsorganen findet man die Seele. Daneben aber glaubt man, daß die Seele im legten Atemzuge des Sterbenden entweiche, den man im Kuß aufzufangen sucht, und die Phantasie verwandelt diesen Atembauch in ein fliegendes, kriechendes oder schnellspringendes Tier, besonders in Dogeloder Schlangengestalt. Wiederum kann die entflohene Seele als flüchtiges, schattenhaftes Traumbild erscheinen, ein sichtbares, nicht tastbares Abbild des lebenden Menschen. Mit diesem Wandel der Seelenvorstellungen geht hand in hand, daß nunmehr die Leiche nicht mehr geflohen, sondern pietätvoll bestattet wird, zuerst in der Form der Plattformbestattung, dann des Begräbnisses, wobei sich jedoch die Motive der Dämonenfurcht noch lange erhalten, 3. B. in der möglichst raschen Bestattung, in der häufung von Steinen auf den Grabhügel, im Binden der Arme und Beine der Leiche ).

Die weitere Entwicklung des Totemismus vollzieht sich, indem einerseits als Totem nicht nur jene spezisischen Seelentiere (Vogel, Schlange u. dgl.), sondern auch Jagdtiere, Nutppstanzen und leblose Objekte erscheinen, andererseits der Charakter des Totems als Ahn des Stammes stärker betont und an Stelle des tierischen allmählich der menschliche Ahn tritt. So ents

wickeln sich Setischismus und Manismus. Die Idee des Setischs, d. h. eines leblosen Gegenstandes mit dämonischen Kräften, ist bereits angebahnt durch die Vorstellung der in bestimmten Teilen des Körpers (Blut, haar usw.) hausenden oder in irgendwelchen staunen= oder furchterregenden Gegen= ständen eingekörperten Seele. Seine Bedeutung liegt, im Unterschied von den in Tieren oder Oflanzen verkörperten Dämonen, por allem in seiner dauernden Eristeng; er ist daber der Ausgangspunkt regelmäßiger Kult= bräuche, aber es verbinden sich mit ihm keine Gefühle der Ehrfurcht oder des Dankes, wie beim primitiven Seelen- oder Totenkult, sondern nur reiner Zauberglaube. Charakteristische Seitensprossen des Setischismus sind daher Amulet und Talisman, welche als Zaubermittel dem passiven und aktiven Zauber dienen. Wie der Setischismus, so ist auch der Manismus ein Produkt der Auflösung der totemistischen Stammesorganisation, indem der kultisch verehrte Tierahne dem menschlichen Ahnen Platz macht. Befördert wird diese Entwicklung durch die Entstehung der Herrschaft angesehener häuptlinge und Zauberpriester, die bereits zu Lebzeiten und dann auch nach dem Tode Verehrung genießen. Aus der Verehrung folder mächtiger Toten entwickeln sich die allgemeinen Totenfeste des Stammes und später der einzelnen Sippen und Samilien; in dieser form des haus= und Samilienkultes ist der Ahnenkult die völlige Auflösung der totemistischen Kultur.

Während die primitive Zeit keine eigentlichen kultischen handlungen kennt, sondern nur individuelle Zauberbräuche und für gemeinsame Unternehmungen gewisse zeremonielle Zaubertänze, entwickeln sich nun aus dem Totemismus eine Fülle von Kulten, die sich teils an die wichtigften Begebenheiten des menschlichen Cebens, teils an bedeutsame Vorgänge der äußeren Natur anknüpfen. Zu ersteren gehört bemerkenswerterweise nicht die Geburt, wohl aber die Mannerweihe und vor allem der Tod, an den sich die reiche Entfaltung der Totenkulte mit den in ihnen erstarkenden Gefühlen der Pietät und Surforge, mit ihren Brauchen der Totenklage und des Totenopfers anschließt. Zu den letteren dagegen gehören besonders Saat und Ernte, mit denen die Degetationskulte zusammenhängen. Diese, ursprünglich rein zauberischen Beremonien zur Vermehrung der Nährpflanzen (und auch der Jagdtiere) entwickeln sich allmählich zu eigentlichen Ackerkulten, die an feste Jahreszeiten gebunden sind und in denen der Mensch die Sorge für die Jukunft und die gemeinsame Arbeit lernt. Dieser erste Ackerbau geschieht noch ohne den Pflug; er ist einfacher hackbau, wie wir ihn in Palästina aus frühneolithischer Zeit kennengelernt haben. und frau teilen sich in die Arbeit, der Mann mit der hacke voranschreitend, das Weib den Samen streuend. An solche gemeinsame Arbeit schließen sich dann die gemeinsamen Kulttange beider Geschlechter und die gerade in Syrien so üppig blübenden orgiastischen Kultbräuche an.

Auch die Anfänge der Kunst fallen in diese bedeutsame Kulturperiode. Die bildende Kunst beschränkt sich auf die Tätowierung des eigenen Körpers und auf eine einfach ornamentierte Keramik, wie sie uns in Palästina die Junde aus frühneolithischer Zeit kennengelehrt haben. Dagegen ist von Skulptur und Architektur noch keine Rede, abgesehen von den einfachen

Wohnungen der Menschen, Hütte oder Haus. Unter den musischen Künsten entfaltet sich der Tanz, besonders der Kulttanz, jest zu reicher Blüte, sowohl als seierlich=zeremonieller wie als ekstatischer Tanz. Im Zusammenhang mit dem Tanze steht die Entwicklung der Musik und der Urtypen der Schlag= und Blasinstrumente. In der Dichtkunst tritt zu dem einfachen Stimmungsliede des Primitiven einerseits das aus dem Rhythmus gemein=samer Arbeit entstehende Arbeitslied, andrerseits das aus der Beschwörung erwachsende Kultlied. Mit dem Liede zugleich entwickelt sich endlich auch die gleichfalls in die primitive Zeit zurückreichende primitive Erzählung in der Form des Mythenmärchens. Auch in diese Anfänge der Kunst greisen die Motive des Zauber= und Dämonenglaubens und die totemistischen Dorstellungen mit ihrer Bevorzugung des Tieres vor dem Menschen ursprüng=lich überall hinein.

c. Eine neue Periode der Kultur beginnt im Zeitalter des Spat= oder Dollneolithikums; es ist die Zeit, in der die Geschichte der großen Kultur= völker des Orients einsetzt. Zu Anfang dieses Zeitalters stehen, wie überall, große Wanderungen und Kämpfe der Völker, und auf dem Boden der so eintretenden Rassenmischungen erwachsen die großen Kulturen. Während von Norden her eine hyperbrachnkephale, armenoide Rasse nach Syrien und Palästina einwandert, erscheint der äußerste Süden des Candes schon frühzeitig von Semiten bewohnt, und dieser frühsten semitischen Besiedlung des Südens folgt in der ersten hälfte des 4. Ihrt.s die erste große semitische Einwanderung, die sowohl Babylonien und Mesopotamien als auch Sprien überflutete und im letzteren Salle die kanaanäische genannt zu werden pflegt. Durch sie erfolgt eine bedeutende Veränderung der materiellen Lebensbedingungen, por allem durch die porher bereits im sumerischen Babylonien betriebene Pflugkultur und die Verwendung des Ochsen (des kastrierten Stieres) als Jugtieres. Zu dieser Jüchtung des männlichen Rindes trat ferner die Jüchtung der Kuh zur Milchkuh und weiterhin die Jüchtung von Schaf und Ziege. Die Folge der Pflugwirtschaft war, daß an Stelle der gemeinsamen Seldarbeit des Clans die Seldarbeit des Einzelnen und damit an Stelle des Gesamtbesitzes das Privateigentum trat. Von nun an gewinnt, wie im Frieden so auch im Kriege, die Einzelpersönlichkeit Bedeutung: es kämpfen nicht mehr Massen gegen Massen, sondern der einzelne Dorkämpfer entscheidet den Sieg 10). Zu den Fernwaffen treten daher jest die Nahwaffen: Streitart, Stoklanze und vor allem Schwert und Rundschild.

Damit zerfällt die alte Stammesgliederung; es entsteht der Staat, die politische Gesellschaft. Ihre Gliederung ist nicht mehr reines Naturprodukt, wie die natürliche Teilung der Stämme in 2, 4, 8 Gruppen, sondern sie erfolgt nach künstlichen Zahlen, unter denen die auf den babylonischen Kalender zurückgehende 12<sup>11</sup>) oder die durch die Zahl der Singer gegebene 10 grundlegend werden. Das dezimale Schema beherrscht die territoriale und die militärische Organisation, die sich nach hundertschaften und Tausendschaften gliedern. Unter diesen Einslüssen verändert sich nun die ganze soziale Struktur. An Stelle des von der älteren Generation geleiteten Clans tritt die erweiterte Familie, die Gesamtsamilie, bestehend aus den

drei Altersstusen Vater, Sohn und Enkel, unter der Ceitung des Geschlechtsältesten. Damit vollzieht sich auch endgültig der Übergang von der Mutterfolge zur Vatersolge. Die Monogamie ist die herrschende Eheform; neben ihr besteht bei den Wohlhabenden die Polygynie, aber auch hier meist in Form der Ehe mit einer hauptfrau und einer oder mehreren Nebenfrauen, die oft Sklavinnen sind. Die Neuordnung des Besitzes und die Unterwerfung fremder Gebiete führt zur Scheidung der Stände: neben der Herrenklasse, dem grundbesitzenden Adel, welcher im Kriege die Führung hat und aus dessen die häuptlingschaft und die persönliche Herrschaftssform erwächst, stehen die unterworfenen Freien und die im Krieg erbeuteten Sklaven. Unterschiede des Beruses gibt es ansangs noch nicht; als erster sich sondernder und bald zu hohem Ansehen steigender Berussstand entsteht der des Priesters. Allmählich verselbständigen sich handwerk und Kunst als niedere, von den Nichtbesitzenden betriebene Beruse, während

Ackerbau und auch handel des Adligen würdig erscheinen.

Der Sit der politischen Herrschaft ist die Stadt, die mit der Gründung des Staates zusammenhängt. Die Stadt herrscht über das umgebende Candgebiet; ihr Zentrum ift die Burg und der Tempel. Die großen Städtegründungen in Palästina und Phonike fallen in dies Zeitalter der kanaanäischen Besiedlung. Mit der Gründung des Staates beginnen die Anfänge der Rechtsordnung, welche die aus dem sozialen Leben entstandenen und von der Sitte bereits gestützten Ordnungen unter bestimmte Normen stellt. Durch den Zwang der politischen Gewalt regelt der Staat den Verkehr der Einzelnen, sodann auch die Ordnungen der Samilie und zuletzt die Derfassung des Staates selbst. Träger der Rechtsprechung sind einerseits die aus den vorstaatlichen Verhältnissen stammenden Altesten, andrerseits der herrscher und die von ihm eingesetzten Beamten. Aber zu diesem äußeren 3wang der politischen Gewalt tritt von den Anfängen der Rechtsentwicklung an die nie fehlende religiöse Sanktion, por allem durch die an der Kultstätte vollzogene Zauberzeremonie des Eides und durch das gleichfalls als Zauber gemeinte Gottesurteil (des Zweikampfes oder der Zauberprobe). Wie bei diesen Zeremonien aus dem privaten Rechtsstreit eine form der Strafe wird, so entwickelt sich überhaupt das Strafrecht als staatliche Institution überall aus dem Zivilrecht: der freigewählte Schieds= richter im Privatstreite wird zum Strafrichter. Als staatliche Strafdelikte gelten zuerst vor allem die religiösen Frevel, Tempelichändung und Gottes= lästerung, erst später die Verbrechen gegen Leib und Leben und dann auch die gegen das Eigentum. Dor allem durch das aus dem Tabu entstehende Asplrecht der Heiligtumer entwickelt sich die Stellung der Priester als Schieds- und Strafrichter. Das Blutgericht tritt an Stelle der Blutrache; der Mord und allmählich auch die andern Delikte gehen aus dem Gebiete persönlicher Rache oder privaten Rechtsstreites in die Strafgewalt des Staates über.

Mit der Entstehung des Staates und der politischen Gesellschaft hängt nun auch die des eigentlichen Götterglaubens zusammen. Wie im Staate mächtige Einzelpersönlichkeiten die Herrschaft gewinnen, so erheben sich jetzt

über die unpersönlichen dämonischen Machtwesen der früheren Zeit die Gestalten der persönlichen Götter, in denen das heldenideal dieses Zeitalters über sich hinaus gesteigert, übermenschlich und menschlich zugleich erscheint. Auch hier vollzieht sich die Entwicklung allmählich: in den frühsten Göttergestalten der Semiten überwiegt noch das Dämonisch-Jauberhafte; es tritt zuruck, je mehr sich der menschliche Charakter des Gottes ausprägt, und teilt sich dann gern der Umgebung des Gottes mit, die als eine Schar dämonischer Diener den Gott begleitet. Der Gott erscheint hier als Abbild der menschlichen herrschergestalt: als herrscher über ein wildes Damonenheer oder dann als herrscher über andere Götter und Dämonen, die ihn als Ratsversammlung, wie die Beamten den König, umgeben. wicklung kommen die Göttervorstellungen in der Sage, dem charakteristischen Erzeugnis dieses Zeitalters. Diese erzählt, wie die Götter in die Schicksale und Kämpfe der helden und heroen, helfend oder hindernd, eingreifen; immer erscheinen Götter= und heldensage innig verbunden. Göttersage gibt es nicht, mit Ausnahme jener Erzählungen über die Geburt der Götter und die Entstehung ihrer Weltherrschaft, die aber ihrem Stoff nach eigentlich durchaus primitive, nur ins Ungeheure gesteigerte Mythenmarchen find; in diefen Kämpfen der Götter gegen die Damonen der Urzeit oder das im Abgrund oder im Weltmeere hausende dämonische Chaostier erscheinen die Götter selbst nur als riesenhafte Dämonen. Mit den kosmogonischen Vorstellungen dieser Minthen hängen die Jenseitsvorstellungen zusammen. Im Zeitalter der Einzelpersönlichkeiten erwacht das Bedürfnis nach einem persönlichen Sortleben nach dem Tode. Während die altere Beit, auch wo sie von der gurcht vor dem Totendämon gum Seelen- und Totenkult mächtiger häuptlinge übergegangen war, doch den Aufenthalt solcher Seelen gang im Diesseits suchte, wird nun der Aufenthalt der Seelen in ein Jenseits verlegt. Die wichtigste unter diesen Jenseitsvorstellungen wird, infolge der Sitte des Begräbnisses, die der Unterwelt, die als ein dunkles und grauenvolles Reich gespenstischer Schattenseelen gedacht wird, als deffen Beherrscherin vielfach eine Unterweltsgöttin erscheint. Erft später tritt neben diesen Aufenthaltsort der Seelen unter der Erde ein solcher in den lichten Regionen des himmels; die altere Zeit kennt höchstens Legenden von der himmelfahrt Einzelner.

Im Jusammenhang dieser ganzen Entwickelung wandelt sich der ältere Zauber= und Dämonenkult zum Götterkult und damit zum eigentslich religiösen Kulte. Den Ausgangspunkt bilden hier vor allem die Degestationskulte der Ackerbaukultur. Indem sich mit diesen an den großen Heiligtümern mit ihren sich machtvoll erhebenden Priestertümern mannigsfaltige andere Kultzwecke vereinigen, wächst der herrschaftsbereich der Götter; sie werden die mächtigen Schützer der Städte, Stände und Beruse. Durch den persönlichen Charakter der Götter verwandeln sich die Kultshandlungen des Zauber= und Dämonenglaubens; es entstehen die spezisisch religiösen Kulthandlungen des Gebetes, des Opfers und der heiligungsriten, und es entsalten sich im Anschluß an die Götterkulte das Orakelwesen und

die prophetische Mantik.

Auch die Kunst gewinnt unter dem Einfluß der politischen Ordnung und der Götterkulte ein selbständiges Leben: einerseits die Architektur mit ihren Tempels, Burgs und Palastbauten und die Plastik mit ihren tiersmenschlichen und menschlichen Götterbildern, andrerseits die Dichtkunst, in welcher sich jetzt aus der Prosa der alten Märchenerzählung die rhythmischemelodische Sorm der Helbenromanze, die Urform des Epos, entwickelt.

1 Möglicherweise ging die Mutterfolge nicht überall der Vaterfolge voran. Doch scheint es bei den Semiten der Fall gewesen zu sein, vgl. W. Robertson Smith, Kinship and Marriage in Early Arabia, 1885 und A. Cods, Croyance à la vie future et le culte des morts dans l'antiquité israélite, 1906. | 2 Durch diese Regel wird vor allem die Geschwisterehe und, bei Muttersolge, die Ehe des Sohnes mit der Mutter verhindert. | 3 Vgl. Ri 21, 15ft. | 4 Nur bei den Mächtigen und Besitzenden besteht oft Polygynie; im übrigen bleibt die Monogamie die Regel. | 5 Das Wort Totem soll aus der Sprache der Odschübwä-Indianer stammen und wird seit dem 18. Ihrs. im obigen Sinne von der Ethnologie gebraucht. | 6 Vgl. des. W. Robertson Smith, Animal worship and animal tribes among the Arabs and in the Old Testament (Journal of Philology IX 1880 S. 75ft.); B. Stade, Geschichte des Volkes Irael I 407ft. Die Einwände Ch. Köldekes (ZDMG XL 156ft.), P. de Lagardes (Mitteilungen II 69ff.), Ed. Meners (die Iraeliten und ihre Nachbarstämme, 1906 S. 309ff.) gehen an dem Problem vorbei. | 7 Das Wort Tabu ist polynessischen Ursprungs; am ausgebildetsten sind die Tabuvorstellungen in Ozeanien, doch sind sie auch sonst die ganze Erde verbreitet. | 8 Dies ist eine der Wurzeln des Kannibalismus, der nicht als primitiv betrachtet werden darf. | 9 Daraus erklärt sich die sog. Hockerstellung der Leichen. | 10 Vgl. I Sam 17; II Sam 2, 12ff. | 11 3. B. die 12 israelitischen Stämme; vgl. weiteres § 23 Anm. 11. | 12 Tausenschlächen bei den Edomitern Gen 36 und Iraeliten, vgl. auch akkad. li'mu (= 1000) = hebt. le'som (Volk). Kleinere Unterabteilungen zu 100, 50, 10 in Israel, 3. B. Ex 18, 21. 24; Ot 1, 15f.; I Sam 22, 7.

# § 4. Mythus und Zauber

Mythus und Zauberglaube stehen am Anfang aller religiösen Ent= wicklung. Beide wurzeln in den Affekten der gurcht und des Staunens. Wie diese die mythologischen Vorstellungen erzeugenden Affekte keine spezifischen Gemütsbewegungen oder Triebe sind 1), so ist auch die mothologische Phantasie ihrer Natur nach nur eine Modifikation der allgemeinen Auffassung der Objekte; nur ist die schon bei der normalen Wahrnehmung stattfindende Projektion der Gefühle, Affekte und Willensantriebe in die Objekte bei ihr so gesteigert, daß die Objekte selbst als belebte Wesen erscheinen. Dies ist das kennzeichnende Merkmal des Mythus, daß er sowohl die Objekte der den Menschen umgebenden Welt als auch den Menschen selbst, die Teile seines Körpers und seine seelischen Vorgange in empfindende und strebende Wesen verwandelt. Diese mythologische Belebung beruht jedoch nicht auf einem naiven Kausalschluß2), etwa gar einem angeborenen Kausalitätstriebe. Dieser ist dem primitiven Menschen an und für sich fremd; er nimmt die Dinge und Vorgange in der Regel hin, wie sie sind, ohne nach ihrer Ursache zu fragen. Gegenstand ber mythologischen Belebung werden ihm vielmehr nur folde Eindrücke, die ftarke Affekte in ihm auslösen8).

Dieses sind nun für den primitiven Menschen nicht so sehr die Natur= erscheinungen, vor allem nicht die regelmäßigen Vorgänge der Natur, die er als etwas Selbstverständliches hinzunehmen pflegt, sondern die eindrucksvollsten, gurcht und Grauen erweckenden Dorgange im menschlichen Leben selbst, Tod und Krankheit. Sie sind die wichtigsten Quellen des primitiven Seelen- und Dämonenglaubens, beffen Vorstellungen von der gum Dämon werdenden Körperseele des Toten oder Kranken reine Produkte des Affektes find. In alle Erscheinungen dieses primitiven Seelen- und Dämonenglaubens greift aber der Zauberglaube ein, der nach seinen wesentlichen Motiven nichts anderes ist als eine Verlegung seelischer Eigenschaften von gesteigerter Macht in äußere Objekte, worauf dann diese Macht einzelne Menschen beeinflussen oder auf sie übergeben kann. Zauber im weitesten Sinne ist jede Wirkung, die von Menschen oder Geiftern auf irgendwelche gang unbegreifliche Weise ausgeübt wird; hiernach ist auch das Wunder nur eine besondere form des Zaubers, nämlich ein Zauber, wie ihn nur die Götter oder von ihnen begnadete Menschen ausüben können. 3war kommen Jauberglaube und Zauberbräuche auch ohne Anlehnung an andere mythologische Dorstellungen por, aber wo wir sie auf ihre frühsten Anfange gurückverfolgen können, erweisen sie sich als Erzeugnisse des Seelenglaubens, allerdings auf primitivster Stufe noch nicht des Glaubens an die im Tode oder Traum entweichende hauch- und Schattenseele, sondern an die Körperseele und ihre mannigfachen Verwandlungen in Gegenstandsseelen 4).

<sup>1</sup> Die hier vertretene Anschauung ist die von Wilhelm Wundt in seiner Völkerpsphologie. Gegen sie wendet sich Rudolf Otto (Das Heilige 1920's und Theol. Rundschau, XIII. Jahrg., S. 251 st., 1910), indem er die Entwicklung der Religion aus einem eigentümlichen und selbständigen "Triebe" abseitet, den er den "neligiöse Triebe" nennt, und den er, ähnlich wie schon Schleiermacher in den "Reden über die Resigion", in Parallele zu dem erotischen Triebe stellt; das religiöse Grundgesühl des "Numinösen" ist ihm etwas vollkommen sui generis, das "Heisige" eine Kategorie a priori. In der Konsequenz dieser Auffassung liegt es, wenn andere nach der Entstehung diese Triebes in der phylogenetischen Entswicklung des Menschen suchen. So erklärt Paul Beck (die Ehstase 1906) das resigiöse Phänomen, das sich für ihn wesentlich mit dem enstatischen deckt, als einen Rückfall in die Empsindungen (der Gewichtslosigkeit u. dgl.) unserer als Wossertiem Meere lebenden Ahnen. Sigmund Freud (z. B. in Totem und Tabu 1913) und seine Schule wollen die Erscheinungen der Resigion mit den Mitteln der Phychoanalyse, d. h. durch Ersorschungen des im Cause der menschlichen erklären: nach Freud beruht die Resigion, ebenso wie Kunst und Philosophie, auf sozialen Trieben, die aus der Dereinigung egoistischer und sexueller Antriebe hervorgegangen seine. Zes verhält sich z. B. nicht so, daß der Primitive aus Donner und Blitz auf das Wirken einer hinter diesen stehenden höheren Macht schlösse, sondern diesen Schlichen mythologischen Dorstellungen nicht nur als subsektive Vorstellungen, sondern als objektive Wahrnehmungsinhalte, als unmittelbare Wirklichkeit erscheinen. So erscheint z. B. in einem Traume nicht das Abbild eines Menschen, sondern ein Doppelgänger desselben, nicht die "Vision" eines Gottes, sondern dieser selbst; die Maske eines Tieres oder Dämons ist nicht nur Symbol, sondern dieser selbst; die Maske eines Tieres oder Dämons ist nicht nur Symbol, sondern einborücke können sich dann allerlei Alsoziationen anknüpsen,

durch die neue Dorstellungen entstehen. So gilt der mit dem Tode schwindende Atem als "Seele", die beim Tode aus dem Körper entweicht; die drohende Geste, das Drohwort eines gefürchteten Seindes oder selbst sein bloßer Name gilt als gefährliche, wollende und handelnde "Nacht". Diesen ersten Associationen können sich wieder andere anreihen, durch welche der Eindruck weitere assimilative Umwandlungen ersahren kann. Der entweichende Atem wandelt sich etwa für die Phantasie in ein Wölkchen, einen Vogel u. a., der Blitz in eine Wasse, z. B. eine Keule, Art oder Pseil. Awährend die ältere "animistische" Theorie, wie sie besonders von E. B. Tylor durchgeführt wurde, den Seelenglauben als den primären Ausgangspunkt der religiösen Entwicklung betrachtete, betonen die Vertreter des sog. "Präanimismus" (z. B. Marett, Preuß u. a.) die Unabhängigkeit des primitiven Jauberglaubens von den Seelenvorstellungen. Beide denken aber bei den Seelensorstellungen vor allem an die entwicklteren Vorstellungen von der Hauch- und Schattensele, während sie die primitiveren Vorstellungen der von W. Mundt so bezeichneten "Körperseele" ignorieren. In den Abwandlungsformen dieser Körperseele gehören auch die Vorstellungen des Mana, Orenda u. dgl., in denen z. B. N. Söderblom neben den "Seelen" und den "Urvätern" selbständige Urformen der religiösen Vorstellungen zu sinden glaubt, vgl. dazu § 16.

#### § 5. Seelenvorstellungen

Die Vorstellungen der hebraer von der Seele sind, wie diejenigen aller über das primitive Stadium hinausgewachsenen Völker, nicht einheitlich. sondern gehen auf verschiedene einfache Anschauungen gurück. Die älteste unter diesen ist, daß die seelischen Eigenschaften an den Körper gebunden find und nicht ohne ihn, aber auch der Körper nicht ohne sie bestehen kann. In ihrer ursprünglichsten Sorm wirkt diese Vorstellung von der auch nach dem Code im Körper weiterlebenden allgemeinen Körperseele fort in der schonenden Behandlung, Speisung und Aufbewahrung der Leiche, vor allem der Knochen1). Daneben entstehen dann Vorstellungen von besonderen Körperteilen als Trägern der Seele. Solche Seelenträger<sup>2</sup>) sind die Nieren<sup>3</sup>) und die mit ihnen zusammenhängenden äußeren Geschlechtsorgane, bes. des Mannes4), auch andere innere Teile, wie die Eingeweide5), das Her36) oder die Leber 7), ferner vor allem das Blut8), daneben auch allerlei andere Ausscheidungen des Körpers, wie Speichel 9) und Kot 10), die Wachstumsprodukte des Körpers, wie etwa das Haupthaar 11), oder der Blick des Auges 12). Unter Umständen können die verschiedensten Seelenvorstellungen nebeneinander bestehen 13), und daraus kann wohl auch die Annahme mehrerer Seelensitze entstehen. Dom Menschen (oder vom Tier) können die seelischen Kräfte, vor allem durch unmittelbaren Kontakt, in äußere Gegenstände übergehen, in Kleider, Schmuck, Waffen u. a. 14), vor allem auch in den Namen, dem man eine dingliche Existenz zuschreibt 15), und diese Dinge können dann die ihnen mitgeteilten dämonischen Kräfte weitergeben. Auf diese Weise sind wohl in der Regel die sog. Gegenstandsseelen entstanden, Dorstellungen von dämonischen Wesen, die sich gelegentlich in allerlei Objekten, Steinen, Pflanzen, Hölzern u. dal. einkörpern oder auch frei herumschweifen und sich des Menschen in Krankheit oder Ekstase bemächtigen 16).

Neben diese von der Körperseele ausgehenden Vorstellungen ist aber im Laufe der Entwicklung eine andere getreten, nach welcher die Seele ein freies, vom Körper trennbares Wesen ist, und zwar entweder ein luft= artiger hauch oder ein flüchtiges Schattenbild. Die Vorstellung von der hauchseele, auf welche die gebräuchlichen sprachlichen Bezeichnungen der Seele bei Semiten und Indoeuropäern hinweisen<sup>17</sup>), geht zurück auf die Anschauung des im Tode entweichenden letzten Atemhauches, mit dem die Tebensfunktionen aufhören. Diese hauchseele kann von einem Menschen zum anderen übergehen, sei es beim Tode, wo man sie durch Küssen des Sterbenden aufzusangen sucht<sup>18</sup>), sei es bei Ledzeiten im seelenverbindenden und zaustauschenden Kuß und im hauchzauber<sup>19</sup>). Aber auch in andere Wesen, bes. in Tiere kann die Seele übergehen und sich in ihnen verkörpern; so entstanden Vorstellungen von der Seele, die als kriechendes Tier (Wurm, Schlange) dem Körper entweicht oder beim übergang sich in ein sliegendes oder springendes Tier (Vogel, Maus u. a.) verwandelt<sup>20</sup>). Seltener ist die Verwandslung der Seele in Pflanzen, z. B. in einen am Grabe wachsenden Baum<sup>21</sup>).

Ist die Vorstellung der hauchseele zumeist die beharrlichere, so ist die von der Schattenseele die anschaulichere; sie hat darum einen besonders starken Einfluß auf den Seelenmythus ausgeübt. Ihr Ursprung liegt por allem in den lebhaften Erinnerungs= und Phantasiebildern der Träume und der bei Krankheiten und Ekstase eintretenden Disionen. hauch- und Schattenseele erscheinen meist verbunden in der Vorstellung von Geistern, die bei Tage im Wehen des Windes, im Rauschen der Blätter und allerlei anderen Geräuschen gehört, bei Nacht in irgendwelchem flüchtigen Lichtschein gesehen werden; in jeden leisen Schalleindruck hört die erregte Phantasie das Murmeln und flustern der Geister hinein; jeder Lichteindruck im Dunkeln verwandelt sich ihr in eine gespenstische Gestalt, unter Umständen in das Bild einer individuellen Person, vor allem eines jüngst Verstorbenen 22). Die Wiederkehr der Toten am Grabe oder an ihrem ehemaligen Wohnorte ist eine allgemein verbreitete Vorstellung; der erregte Affekt des Cebenden selbst macht sie zu ruhelosen und unter Umständen rächenden Geistern 23). Indem ebenso auch lebende Personen und entfernte Ortlichkeiten im Traum erscheinen können, entsteht die Dorstellung, daß die Seelen mit unbegrengter Geschwindigkeit den Raum durchmeffen können und daß die Seele des Träumenden auf kurze Zeit an ferne Orte entrückt werden kann; durch diese Dorstellung der Entrückung, die mit besonderer Lebhaftigskeit in den Disionen der Ekstatiker auftritt<sup>24</sup>), vollendet sich die Befreiung der Seele vom Körper. Im Gegensatz zu diesen ekstatischen, oft von Gefühlen der Erleichterung und des Glückes erfüllten Träumen und Distonen stehen jene mit starken hemmungsgefühlen verbundenen Angstträume, in denen das eigene Selbst sich von einem fremden Wesen bedrängt und überwältigt fühlt, und dieselbe Dorstellung erwecken für den Zuschauer gewisse Krankheitsanfälle, die dementsprechend als Besessenheit gedeutet werden. hier permandeln sich die Seelen und Geister in Damonen 25), bei deren Ausgestaltung die verschiedenen Sormen der Angstträume, sowohl die Fragenals die Alpträume, neben dem Naturmythus eine Rolle spielen 26).

<sup>1</sup> Dagegen war die Einbalsamierung der Ceiche nicht hebräischer Brauch. Gen 50, 2f. 26 ist sie Nachahmung ägnptischer Sitte. | 2 Kopf und Gehirn betrachten die Hebräer, ebenso wie die meisten Naturvölker, nicht als Seelenträger. | 3 Die

Nieren als Seelenträger Pf 16, 7; 73, 21; 139, 13; Prov 23, 16; Hi 19, 27; Jer 12, 2; bes. Herz und Nieren Jer 11, 20 u. a. Daher gilt das bes. um die Nieren gelagerte Sett als bevorzugter Opferteil (Ex 29, 12; Lev 3, 3f. 9f.; hebr. heläb [Sett] — arab. hilb [3wergfell]). Daraus erklärt sich die Salbung, die ursprünglich ein Zauber ift (vgl. Robertson Smith, Rel. der Semiten 295 ff.). | 4 Vgl. die Rolle des Phallus best in den Degetationskulten. | 5 Die Eingeweide als Seelenträger Jef 16, 11; 63, 15; Jer 4, 19; 31, 20; Pf 40, 9 u. a. | Das Herz ist den Hebräern nicht nur Sit der Affekte und Gefühle, sondern überhaupt der seelischen Funktionen, vor allem auch der Vorstellungen und des Denkens. | 7 Die Ceber (kābēd) als Seelenträger Chren 2, 11 und ebenso Gen 49, 6; Pj 7, 6; 16, 9; 30, 13; 57, 9; 108, 2, wo MT fälschick kābōd "Ehre" liest. Die Leber dient als Opferstück und, bes. bei den Babyloniern (hel 21, 26), auch als Orakelmittel. | **8** Das Blut als Seelenträger Cev 17, 11—14; Gen 9, 4; Ot 12, 23; deshalb die Enthaltung vom Genuß des Blutes, besonders von zerrissenen oder erstickten Cieren und von Aas; vgl. den jüdischen Ritus des "Schächtens". Das vergossene Blut schreit nach Rache Gen 4, 10; hes 24, 8. Aus dem Zweck, sich die Kräfte der Blutseele anzueignen, erklärt sich der Kannibalismus (vgl. § 3) und die bei den älteren Arabern bezeugte Sitte, das frijd hervorquellende Blut des Opfertiers zu trinken (Nili opp. ed. P. Possinus 1639, p. 29 f.); auch der Austausch des Blutes bei der Blutsbrüderschaft (Rob. Smith, Religion der Semiten 240), die rote Bemalung der Totengebeine (spätneolithisch in Jerusalem, Revue biblique IX, 1912, 444), die Blutstreichung als apotropäischer Jauber (Er 12, 22f.) und die Bedeutung des Blutes im Kultus bei Weiheriten (Ex 24, 8; 29, 20) und beim Opfer. | **9** Speichel als magisches Mittel (§ 7). | **10** Ogl. Dt 23, 10–15. | **11** Ogl. die Simsonsage (Ri 16, 19); ferner das auch sonst bei den Semiten weitverbreitete Haaropfer, wie es der Nasiräer darbringt (Num. 6), und das Haarrausen als Trauerritus (§ 6). Daher auch das Skalpieren der Indianer. 12 Die Pupille heißt im Hebräischen "Männchen" (Ison). Ogl. auch den im Orient überall lebendigen Glauben an den bösen Blick. | 13 3. B. Hi 16, 9—14. | 14 So gehen die Seelenkräfte 3. B. in die Kulikleider über, die in gewissen sein semischen Kulten gelegentlich in den Sellen der Opfertiere bestehen (Rob. Smith, Religion der Semiten 337 ff.). | 15 So gilt später besonders der "Name" des Gottes als eine selbständig am Kultort bestehende Größe, als ein Doppelgänger des Gottes (3. B. Dt 12, 5. 11 u. oft); vgl. auch die mannigsachen Sormen des Namenzaubers und das Namentabu. | 16 hierhin gehören die heute in der Religionswissenschaft so viel genannten Vorstellungen vom Mana, Orenda u. dgl. | 17 Die hebräischen Wörter näfäs (Seele) und rüch (Geist), welche ethmologisch beide den Atem oder hauch bedeuten, werden in der alteren alttestamentlichen Literatur wefentlich gleich= bedeutend gebraucht, um den Träger des physischen und psychischen Lebens zu bezeichnen. Doch haben sich früh bestimmte Schattierungen im Gebrauch dieser Wörter herausgebildet, indem näfäs im besonderen für die nach dem Tode weiterlebende Seele, ruch teils für die heftigen Lebensäußerungen (Zorn, Mut u. a.), teils für die luftige Substang der Geister und für einzelne himmlische oder bose Geister verswendet wird. Die Vorstellung vom Fortleben der näfas nach dem Code ist allgemeine Dolksanschauung in althebräischer Zeit. Eine hiervon abweichende Anschauung vertritt nur die von fremden Minthen beeinflußte jahvistische Urgeschichte; hier faßt die Schöpfungssage Gen 2, 4 ff. den Cebenshauch als ein unpersönliches, dem aus Erde geschaffenen Menschen von Gott eingehauchtes Cebenselement, mit dessen Entweichen im Tode der Mensch wieder zu Erde wird. Aber diese Anschauung bleibt in älterer Zeit ohne Echo. Erst nach dem Exil wird sie - unter der Wirkung der monotheistischen Lehre und im Gegensatz zu den damals entwerteten Dorstellungen von der dämonischen Macht der Totenseelen — herrschend; fortan ist die rüch das unpersönliche Lebensprinzip, welches Gott den Menschen und Tieren versleiht und beim Tode wieder entzieht (vgl. 3. B. Ps. 104, 29 f.); doch erhält sich das neben trotzem die populäre Vorstellung von einem, wenn auch völlig schattenhaften Sortlehen der Toten im Bodes 188 Gen 50. 1. 140 siehe 8.7. Del gud des Sortleben der Toten im Hades. | 18 Gen 50, 1. | 19 Siehe § 7. Ogl. auch das Niesen als Symptom für das Entweichen eines Krankheitsdämons bzw. für Wiederkehr des Lebens (II Kon 4, 35). | 20 Dgl. hierzu die Ausführungen über Cotemismus (§ 9). | 21 Ugl. Gen 35,8 und überhaupt die Bezeichnung des heiligen Baumes als 'ēlā, 'ēlōn. | 22 Dgl. hierzu die Ausführungen über Wahrfagung u. dgl. (§ 7). | 23 3. B. Josephus ant. XVI 182; bell. II 116. Dgl. auch Sap 18, 17; hi 15, 21; 18, 11. | 24 3. B. hel 8 ff.; vgl. im allgemeinen hölhcher, die Propheten S. 70 ff. | 25 Der Dämon wird im hebräischen mit dem allgemein semitischen Worte 'ēl (plur. 'ēlīm) oder auch 'öldhīm (plur. von 'öldh) bezeichnet. Der Umsang dieses Begriffer ist ein sehr weiter. Er umsaßt nicht nur die großen Götter, sondern wird auch gebraucht vom Totendämon, den der Beschwörer zitiert und bescragt (I Sam 28, 13; Jes 8, 19), vom Dämon des Beselsenen und Begeisterten, der darum 'ß 'öldhīm heißt (gewöhnlich durch "Gottesmann" übersetzt, vgl. aber die Bezeichnung des arabischen Wahrsagers als dū 'ilāhin = Besitzer eines Dämons), serner von Quelldämonen (vgl. 3. B. die Kultstätte 'ēlīm = Phoinikon am Roten Meere Er 15, 27) oder von Baumdämonen (vgl. 'ēlā, 'ēlōn als Bezeichnung des heiligen Baumes). Nach Brockelmann bedeutet 'ēl ursprünglich allgemein die zauberisch dömonische "Macht", eine Bedeutung, die sich noch in der Redewendung le'el sādī (es ist in meiner Macht, steht mir zur Versügung) erhalten habe. | 26 Solche Geburt der Angsträume ist etwa Līlīt, ein weiblicher Unhold der Nacht (Jes 34, 14), vielleicht auch 'Alūķā (Prov 30, 15). Vgl. auch Ps 91, 5 f.

### § 6. Totenbräuche

Eine bedeutsame Wirkung hat der Seelenglaube auf die Behandlung der Toten ausgeübt. Der Primitive kennt keine Bestattung oder Pflege der Toten; angitlich flieht er die Leiche, ja oft icon den tödlich Erkrankten. Erst in einem an Kampf und Blutvergießen gewöhnten Zeitalter andert sich das. Auf der einen Seite sucht man sich die Kräfte der im Tode ent= weichenden Seele anzueignen: man trinkt das Blut des erschlagenen Feindes, man ift sein Fleisch 1), man fängt im letzten Kuß die als Atem entfliehende Seele des Sterbenden auf2). Andrerseits erhalt sich daneben doch das starke Gefühl der Surcht vor der Leiche, welches in den Trauerund Bestattungsbräuchen seinen Ausdruck findet. Neben dem natürlichen Schmerz über den Derluft des Genossen, der sich in Affekthandlungen (weinen, sich schlagen, Kleider gerreißen, haar raufen) äußert, ist das ursprüngliche Motiv dieser Totenbräuche überall das Grauen vor dem Anblick der Leiche und das Bestreben, die durch den Totengeist drohenden Schädigungen abzuwehren. Man schließt dem Toten die Augen 3); man sucht jeden Kontakt mit der Seele des Toten zu meiden4); man schreckt und verscheucht den Totendämon durch allerlei Mittel, durch Entstellung des Außeren 5), blutige Selbstverwundung, lautes Geschrei6). Weit verbreitet ist die Sitte, die Leiche an einsamem Orte auszusetzen, ein Brauch, der bei den hebräern noch nachklingt in der Aussetzung oder Aufhängung der Leichen hin-gerichteter Feinde oder Verbrecher?). Auch die gemeinsemitische 8) Form der Bestattung, die Beerdigung, bezweckt ursprünglich die Beseitigung der Leiche und die Bannung des Totengeistes; selbst der Mörder schützt sich durch sie gegen die Rache des Totendämons 9). Deshalb begrub man besonders Feinde und hingerichtete möglichst schnell 16). Um den Toten im Grabe festzuhalten, warf man Steine auf den Grabhugel 11). Auch die Gaben, die man dem Toten mit ins Grab legte, hatten wohl ursprünglich den Zweck, seine Wiederkehr zu verhindern.

Das hier überall noch herrschende Motiv der Furcht und der Begütigung des Coten tritt allmählich zurück hinter dem Gefühl der Pietät ST7: Höllcher, Irael u. jud. Religion und der Sorge für ein zukünftiges Ceben des Toten, welches als Fortsetzung des gegenwärtigen Cebens gedacht wird. Die Bestattung wird jetzt als Wohltat für den Toten empfunden, ohne die er nicht Ruhe im Grabe sindet. Die Genossen geben der Ceiche das seierliche Geleit zum Grabe. Die unartikulierte Totenklage wird zum zeremoniellen Klagelied 12), in dem sich der Ausdruck des Schmerzes mit dem Cobpreis des Toten verbindet und für dessen Dortrag ein Stand berufsmäßiger Klageweiber bestellt ist. Zu den Gebrauchsgegenständen, die man dem Toten ins Grab mitgibt und die zu Geschenken liebevoller Pietät werden, tritt jetzt die Tierschlachtung, die teils eine Wegzehrung des Toten, teils ein Zaubermittel zum Zweck seines Weiterlebens sein soll und aus der sich das eigentliche Totenopser entwickelt.

Dessen Ausbildung vollzieht sich erst im Zusammenhang mit den entstehenden Götterkulten. Das Opfer gilt dann in erster Linie der Gottheit; nur einen Anteil vom Fleische oder auch von anderen Opferspeisen wird dem Toten auf das Grab gelegt, den anderen Teil verzehren die Trauernden als Leichenmahl.

1 Dgl. § 2. Aus solch kannibalischem Brauche ist unter Mitwirkung anderer Motive das Menschenopser hervorgegangen, welches noch in älterer israelitischer Jeit üblich gewesen ist (Ri 11, 31 ff.; I Sam 15, 3. 33; Gen 22, 1 ff.; II Kön 3, 27 und das Kinderopser im hinnomtale); vgl. § 11 Anm. 7. | 2 Gen 50, 1. | 3 Gen 46, 4. | 4 Man vermeidet möglichst die Berührung der Leiche und wäscht sich nach einer solchen ab; man legt die mit dem Toten in Berührung gekommenen Kleider, Sandalen, Kopsbinde ab (oder zerreist die Kleider) und zieht ein besonderes Trauerkleid (sak) an; man verhüllt, um der dämonischen Insektion zu entgehen, Kopf, Gesicht und Bart, oder macht sich durch Erde oder Aschen Aschen, Kopf, was nach Nägelschneidens; man vermeidet es, Nahrung zu sich zu nehmen (Sasten), oder läßt sich dieselbe von den Nachbarn zubereiten. | 5 Auch dies Motiv mag manchen der unter 4 genannten Bräuchen zugrunde liegen, z. B. dem Sichbestreuen oder seschmieren mit Erde oder Asche. | B Das Trauergeschrei im Hebräischen ist: hā hā! oder ähnliches. | 7 II Sam 21, 6. 9; I Sam 31, 10; Dt 21, 22f. | B Zur Leichenverbrennung bei den vorsemitischen Bewohnern Palästinas vgl. § 2. Auch die Nekropolen mit verbrannten Leichen, die in Mesopotamien gefunden wurden, scheinen nicht babylonisch zu seine, hölle und Paradies<sup>2</sup> S. 15f.). Bei den hebräern, wie bei den Babyloniern, war die Verbrennung Verbrecherstrase. Die Vernichtung auch der Gebeine durch zeuer gilt Am 2, 1 als grausamer Frevel. Undeutlich ist das Motiv bei der Verbrennung der Leiche Sauls durch seine Anhänger I Sam 31, 12; aber auch hier werden die Gebeine nachträglich begraben. | 9 I Kön 2, 29 LXX. 31; II Kön 9, 34; II Sam 21, 11 – 14. | 10 Dt 21, 22f.; Jos 8, 29; 10, 26f. | 11 II Sam 18, 17. | 12 Hebr. zīnā.

# § 7. Zauberglaube

In alle Erscheinungen des primitiven Seelenglaubens greift der Zauberglaube ein, d. h. der Glaube an schädigende und nühliche Wirkungen, die von Menschen oder Geistern auf unbegreifliche Weise ausgeübt werden. Nicht alles Naturgeschehen gilt dem Primitiven ohne weiteres als zauberhaft, sondern nur das Ungewöhnliche, Staunen oder Schreck Erregende. Krankheit, Tod und allerlei Mißgeschick können so als Wirkung eines seindlichen Willens erscheinen; indem man sich durch allerlei Abwehrmittel

gegen sie schützt, tritt dem Zauber der Gegenzauber gegenüber. Weiterhin können auch andere Vorgänge als Handlungen eines zauberischen Willens gelten, seien es unerwartete Vorfälle, in denen man Zauberwirkungen von Geistern spürt<sup>2</sup>), oder seien es erwartete und erwünschte Geschehnisse, die der Mensch selbst durch Zauber hervorzubringen sucht. Als Urheber schädlichen Zaubers gelten auf frühster Stufe vor allem andere Menschen, sei es ein Seind oder ein berufsmäßiger Zauberer, denen der Besitz zauberischer Macht zugeschrieben wird<sup>8</sup>). Der Zauberer hewinnt daher früh ein hohes Ansehen, zumal er als Medizinmann auch im Besitze von Schukmitteln gegen den Zauber ist. Dom menschlichen Zauberer wird dann die Dorstellung des Zauberwillens auch auf die Totenseelen und weiterhin auf Dämonen und Götter übertragen.

Zauber und Gegenzauber gelten ursprünglich als handlungen der Seelen. Die frühsten und verbreitetsten Zaubermittel sind daher solche Dinge, die als Seelenträger betrachtet werden, vor allem das Blut, aber auch hauch und Speichel, das haar und der Blick des Auges, auch Kleider= fegen, Waffen u. a.4). hier ist der Zauber eine unmittelbare Wirkung von Seele auf Seele, und sein Motiv ist das Bestreben, die Macht der eigenen Seele gegen den Einfluß der fremden zu stärken. Don der Vorstellung eines solchen direkten Zaubers geht ursprünglich auch der sog. symbolische oder imitative Zauber aus, welcher in einer Nachbildung oder pantomimischen Andeutung der Zauberwirkung besteht; das Bild des Seindes, an dem der Zauber vorgenommen wird, ist dem Drimitiven nicht Symbol, sondern die Seele des Seindes selbst, und auch in ein beliebiges Objekt, an dem er den symbolischen Zauber vollzieht, kann er diese Seele hineinschauen. Tritt die Seelenvorstellung zurück und wird allmählich ganz vergessen, so wird der symbolische Zauber zum rein magischen, bei dem sich mit der zum festen Brauch gewordenen handlung nur noch die Vorstellung einer rätselhaften Wirkung verbindet; zu dieser Art von Zauberhandlungen gehört por allem das allverbreitete Binden von Knoten und Schlingen und das Einrigen von Zeichen<sup>5</sup>). Die unmittelbare Wandlung des direkten in den magischen Zauber erfolgt beim Wortzauber, der ursprünglich eine Wirkung der Seele des Zauberers oder einer Totenseele oder eines Dämons ist, aber dann auch rein magischer Art wird 6). Gang in das Gebiet des magischen Zaubers gehören die Zauberstäbe, Zauberspeisen und Zaubertränke, Zauberformeln und Zauberschriften?).

In das Gebiet des Zauberglaubens fällt auch der allgemein verbreitete Glaube an Dorzeichen, auf dem das Wahrsagewesen beruht. Auch diese Dorzeichen gelten ursprünglich als Wirkungen der Seelen, aus denen man die Zukunft zu erkennen glaubt, warnende oder ermutigende Winke, auf die man vor irgendwelchen Unternehmungen achtet. Das Bedürfnis nach solchen Zeichen hat aber dazu geführt, dieselben auch willkürlich aufzusuchen oder herbeizuführen, und besonders hierbei entwickeln sich dann die rein magischen Wahrsagungsmethoden. Aus dem Zauberz und Dämonenkult ist der Vorzeichenglaube ziemlich unverändert in den Götterkult übergegangen. hier haben sich dann in Verbindung mit dem Opfer und

der Entstehung fester Priesterschaften geregelte Methoden des Orakels entswickelt 10); außerdem wird speziell in den orgiastischen Kulten die Ekstase mit ihren Äußerungen in Gebärde, Wort und Vision zum Mittel einer neuen Mantik, deren Träger das enthusiastische Prophetentum ist.

Auf dieser höheren Stuse differenzieren sich überall Götterkult und Jauberwesen. Der Stand der Jauberer ist vom öffentlichen Kult ausgeschlossen und von den Priestern scharf besehdet. Die alten Jauber- und Wahrsagemethoden werden, soweit die niederen Seelen- und Dämonenvorstellungen in ihnen noch lebendig sind, abgestoßen 11); nur, soweit sie zu bloß magischen Handlungen und dadurch fähig geworden sind, sich dem Götterglauben einzusügen, haben sie sich im Rahmen des Götterkultes erhalten können 12).

1 In diesem allgemeinen Sinne ist das Wunder nur eine Unterart des Zaubers, und zwar ein solcher, wie er von Göttern oder einzelnen von ihnen dazu befähigten Menschen ausgeübt wird. | 2 3. B. unseimliche oder seltsame Träume, verheerende Wirkungen von Blig, Sturm oder überschwemmungen. | 3 Solche Zaubermacht hieß im Hebräischen ursprünglich 'āwän (vgl. 'ön — Macht, Krast); daher die Zaubermacht hieß im Hebräischen ursprünglich 'āwän (vgl. 'ön — Macht, Krast); daher die Zauberer, welche Krankheit u. dgl. anheren, — poʻale 'āwän, vgl. dazu Sigm. Mowinchel, Psalmenstudien I, 1921. | 4 Blut ist noch in Goethes Sault "ein ganz besonderer Sast". Andlasen und Anspeien von Wunden ist überall verbreitet dis zum Pusten der Wunden unserer Kinder; vgl. auch hagg 1, 9. 11. Die Haarlocken Simsons sind der Sitz seiner zauberischen Krast (Ri 16, 17). Der Glaube an den bösen Blick, der noch heute z. B. im Orient allgemein ist, mag schon althebräisch gewesen sein. Zum Zauber dienen auch Kleider (II Kön 2, 8. 14), Wassen (II Kön 18, 14ff.) u. a. 5 Auf die Bräuche des Bindens und Einritzens (Einschneidens) gehen, wie auch in anderen Sprachen (vgl. z. B. kascinare), die meisten hebräischens) gehen, wie auch in anderen zurück. Bandzauber z. B. Ri 16, 11 ff. | 6 Zum Wortzauber gehören Beschwörung, Sluch, Segen. Ansangs sind es besonders machtbegabte Personen, die solche Worte sprechen können, z. B. Bileam, Num 22 ff., Debora Ri 5, 12. Auch die im Tode entweichende Seele des Sterbenden galt als besonders sähig zu Segen und Fluch, wosür die Ur- und Dätersage zahlreiche Beispiele gibt. Dgl. auch das Wort des vom Geist erfüllten Propheten. Ursprünglich ist der Wortzauber mit der handerührung (vgl. I. Hempel, Gebet und Frömmigkeit im AT. 1922). Der Menschen ausgeübt wird. | 2 3. B. unheimliche ober feltsame Traume, verheerende mimischen Gebärde verdunden, so der zuch mit dem Steinwurt, der Segen mit der handberührung (vgl. I. hempel, Gebet und Frömmigkeit im AC. 1922). Der Susammenhang von Wort und Gebärde erhält sich sehr lange, 3. B. bei den "simbolischen" handlungen der Propheten, bei den Seremonien des Eides (Neh 5, 13) u. a. | **7** Einen Zauberstab haben Mose, Elia und Elisa. Zu Zauderschriften vgl. Jer 51, 59 ff.; Sach 5, 1 ff.; Num 5, 23. Von zahlreichen magischen handlungen als heilzauber, Regenzauber u. a. erzählen 3. B. die Legenden von Elia, Elija, Jesaja, besonders die von Elisa. | **8** Als solche gelten etwa unerwarteten Antwerschainungen überraldnade Beschnungen mit Aigeren oder Menschen Atturerscheinungen, überraschende Begegnungen mit Tieren oder Menschen. Im Rauschen des Baumes, im Murmeln der Quelle, im heulenden Sturm, in seisen Geräuschen dei Nacht oder im Traum glaubt man die Stimmen der Geister zu hören. | 9 3. B. Gen 24, 12 ff. Vor allem dienen die Totenbeschwörung (I sam 28, 4 ff.) und die Gebärden und Worte des Ekstatikers (z. B. I Kön 22, 11) als Mittel der Wahrsagung. | 10 Opferschau hef 21, 16 (babylonische Leberschau), vgl. auch Gen 4, 4f. Cräume an heiliger Stätte (Inkubation) I Sam 21, 8, auch Gen 28, 11 ff.; I Sam 3, 1 ff., I Kön 3, 4 ff.; vgl. Jes 65, 4. Benutzung mechanischer Orakelinstrumente: das priesterliche Orakelinstrument in altisraesitischer Zeit, die sog. Turm und tummsm (Dt. 33, 8; I Sam 14, 41 LXX), war eine Art Glücksspiel, sei es mit Stäbchen (wie bei den alten Arabern), sei es mit Steinchen, Knöcheln oder anderem. Gen 44, 5, 15 ergahlt von einem Zauberbecher, mit dem Joseph weissagte (vgl. die babylonische Becherweissagung). 11 Dies gilt vor allem von der Geister- und Totenbeschwörung. Sie wird darum von früh auf von der Priesterschaft aufs schärste bekämpft und ist auch im Laufe der vorezilischen Zeit langsam abgestoßen worden. In älterer Zeit spielte sie

immerhin noch eine Rolle. Saul befragt vor der Schlacht am Gilboa eine Totensbeschwörerin zu Endor (I Sam 28, 4 ff.). Der Totengeist ('öb) und der kluge Geist (sidde öni) besinden sich nach hebräischer Dorstellung im Beschwörer (Cev 20, 27 vgl. I Sam 28, 7) und machen sich durch Flüsterstimmen vernehmlich (Jes 8, 19); auch kann der Beschwörer unter Umständen einzelne Tote aus dem Totenreiche herauscholen und erscheinen lassen (I Sam 28, 13 ff.). | 12 hierher gehören der Gebrauch mechanischer Orakelinstrumente, Opferschau, Inkubation und die enthusialtische Mantik. An die Stelle der Geister und Dämonen trat nun der Gott.

## § 8. Fetischkult

Aus dem Seelen- und Jauberglauben hat sich der Fetischkult entwickelt. Wir verstehen dabei unter Fetisch einen künstlich gemachten oder zufällig gefundenen leblosen Gegenstand, der als Verkörperung dämonischer Wesen gilt, Jauberwirkungen ausübt und zu Rache oder Schutz beschworen wird. Der Fetischkult ist wohl die primitivste Form des Kultes. Die Kulthandlungen bestehen in Jauberriten, die aus den individuellen Jauberbräuchen übernommen, aber nun in ein geregeltes System gebracht sind. Die Regelung hängt mit der Entstehung größerer Stammesgemeinschaften zusammen, in denen die Jauberbräuche gemeinsame Angelegenheit werden, und zugleich tritt an die Stelle der primitiven Jauberer und Medizinmänner das Priestertum der ofsiziellen Kulte, welches der Träger der Tradition wird 1).

Setischault ist bei den alten Semiten einst weit verbreitet gewesen. Ob sich in der sog. Cade Jahves, welche im Tempel zu Silo und dann zu Jerusalem war und welche nach der Sage die israelitischen Stämme schon in der Wüste mit sich herumgesührt haben sollen, ein Steinsetisch befand, ist sehr umstritten?). Dagegen trugen die an den meisten althebrässchen, sprischen und arabischen Heiligtümern verehrten heiligen Steine3) von Haus aus Setischang einer dämonischen Macht) hinweist. Außer diesen Steins als bet'el (Behausung einer dämonischen Macht) hinweist. Außer diesen Steinsfetische in Form von heiligen Holzpfählen5). Im Götterkulte haben diese Fetische später ihren ursprünglichen Zaubercharakter verloren6); sie galten hier nur noch als Symbole der göttlichen Gegenwart7), die nun auch künstlerisch gestaltet werden konnten6). Der Volksglaube hat freilich in rückläusiger Entwicklung die Kultbilder oft wieder als Fetische behandelt und verehrt9).

Neben den Setischen stehen seit alters als Seitensprossen des Setischsglaubens die Amulette und Talismane. Diese unterscheiden sich vom Setisch durch das Sehlen eines Kultes; sie sind reine Zaubermittel, die sich durch alle Stusen der Entwicklung hindurch erhalten. Das Amulett, welches weit verbreitet ist und im Volksglauben überall eine große Rolle spielt, dient vorwiegend dem Schutzauber; daher gehen die meisten Gegenstände des Körperschmuckes auf Amulette zurück 10). Der Talisman dagegen ist das Instrument des aktiven Zaubers und hat seine Bedeutung vor allem in der Phantasiewelt des Märchens und der Sage 11).

1 Dgl. § 7. Neben den Priestern der allgemeinen Kulte bleiben jedoch die einzelnen Jauberer und Medizinmänner, welche außerhalb des offiziellen Kultes privaten Jauber treiben. | 2 Die ältere Meinung (3. B. Ed. Mener, Eerdmans) hält

die Cade für einen hölzernen Behälter, der ursprünglich einen Steinfetisch enthalten habe, wie die Setischbehälter gewisser ägnptischer Lokalkulte, und für diese Auffassung als einen Behälter mit Inhalt spricht immer wieder die Bezeichnung als Cade, d. h. Kaften. Reuere (Reichel, Meinhold, Gunkel, Dibelius u. a.) sehen in der Cade einen leeren, mit zwei Keruben geschmückten Gottesthron, dessen Bezeichnung als "Kasten" sie auf die Kastenform des Thrones beziehen; doch ist das schwerlich richtig. Greßmann, der diese letztere Ansicht auch früher vertreten hat, sieht neuerdings in der Lade wieder einen Kasten, vermutet aber als ihren Inhalt ein Stierbild Jahves und ein Bild seiner Gemahlin Anatjahu; in allen israelitischen Tempeln habe es eine Lade gegeben. Auch Arnold vermutet eine solche Vielheit von Caden, welche Behälter der Orakellose gewesen seien. Alle diese Dermutungen schweben ziemlich in der Luft. Daß die Cade schon in der Wüste von den hebräern herumgetragen worden sei, ist wenig wahrscheinlich; vermutlich ist sie, wie Dibelius, hartmann u. a. annehmen, kanaanäischen Ursprungs. Nach späterer (deuteronomistischer) Meinung bestand der Inhalt der Cade in den steinernen Gesetzestaseln Moses. Das wird aber nicht richtig sein; denn das alte Israel betrachtete die Cade als die numinose, zauberhaft wirkende Derkörperung des Gottes (I Sam 4, 3. 6; 5, 7; 6, 19ff.; II Sam 6, 5ff.; 7, 2; I Kön 8, 10ff.). Man nahm die Cade mit in den Krieg (I Sam 4, 3ff.; II Sam 11, 11), wie dies ahnlich von dem arabischen Steingögen Jaguth berichtet wird (Wellhausen, Reste arab. heidentums S. 18). | 3 Diese heiligen Steine waren teils gewachsene Selskuppen, teils aufgerichtete Selsblöcke (Malsteine, hebr. massebā); an denen gerade das palästinische Gebirge reich ist. Manche der heiligen Steine waren megalithische Steindenkmäler der Vorzeit (vorwiegend wohl der Bronzezeit seit 2500), wie sie sonst 3. B. in den nordeuropaischen Kustenlandern verbreitet find; ihre haupttypen find dolmen (Steinstube, Steintisch), menhir (Malstein), cromlech (Steinkreis). cairn (Steinhaufen). Dem Steinkreis entspricht vielleicht das hebräische gilgal, welches mehrsach als Ortsname in Palästina bezeugt ist; am berühmtesten war das heiligtum Gilgal in der Nähe von Jericho (Jos 4, 5 st., 20 st.). Andere Steinheiligtümer der Hebräer waren z. B. in Iion (der Fels im heutigen Felsendom), in Ofra (Ri 6, 20), in Sor'a (Ri 13, 19). Die Sagen erzählen von der Ausrichtung solcher Steine durch die Vorsahren: zu Betel (Gen 28, 11 ff.), Sichem (Jos 24, 26 f.), Betschemesch (I sam 6, 18). — über altarabische Steinidole vgl. Wellhausen, Reste arabischen Heidentums 11 ff.; sprische Steinheiligtümer waren die heiligen Steinkegel zu Byblos, Emesa und Paphos auf Ihpern. — Vyl. Gen 28, 17. 19. 22; bet el ist aus dem Phönikischen ins Griechische übergegangen als βαίτυλος, βαιτύλιον. Philo von Byblos (bei Euseb. pr. ev. I 10) nennt solche Steine der Phöniker geradezu "beseelte Steine" (λίθοι ἔμψυχοι). Daß der Stein ursprünglich als Derkörperung eines dämonischen Wesens galt, zeigt sich nicht nur darin, daß der Stein (bzw. der Altar) die bei ihm gesprochenen Worte hört (Jos 22, 27. 34), sondern auch in den an ihm selbst vorgenommenen Riten der Blutstreichung, der Ollibation (Gen 28, 18) u. 'a. Eine Fortbildung des "Schlachtsteins" (mizbeah) und eigentlich mit ihm identisch ist der Altar, der gleichfalls noch mit Blut beschmiert oder mit Öl oder Wein getränkt wurde und auf dem man auch die Opfergaben niederlegte oder verbrannte. Weil eigentlich selbst Kultgegenstand, durfte der Altar Jahves nicht aus behauenen Steinen erbaut werden (Er 20, 24 f.). Erst viel später legte man die Opfergabe nicht mehr direkt auf den Kultstein, sondern auf einen besondern Speisetisch daneben. — Eine Anzahl semitischer Götter sind direkt aus Steinsteil Speiseil von den elephanstein für Engust seinsteil in Chrus (vgl. die von den elephanstinischen Juden verehrten Göttinnen 'Asim-bēt'ēl und 'Anat-bēt'ēl), der Zeus Madbachos (Ζεύς Βωμός) in Nordsprien, serner Hammān (nach E. Littmann der Leuraltar). Zu vergleichen ihr. Gottes selbst bezeichnet wurden (Gen 33, 20; 35, 7; Er 17, 15; Ri 6, 24). | 5 Der heilige Holzpfahl (° serā) pflegte an den Heiligtumern neben dem Stein oder Altar zu stehen. | 6 Während der jahvistische Sagenerzähler die heiligen Steine in den Vätersagen als heidnische Objekte ignoriert, erwähnt der Elohist ihre Existenz an den Heiligtumern ohne Scheu; aber er betrachtet sie nicht mehr

als Şetische, sondern nur noch als Denkmäler zur Erinnerung an eine Gotteserscheinung oder an einen Sieg. Auch die in Gezer ausgegrabenen sog. Massehen sind vermutlich nur solche Denkmäler gewesen. | 7 Als solche sehlten die Massehen und Ascheren) an keiner altistaelitischen kultstätte, 3. B. auch in Jerusalem nicht (II Kön 12, 10). Ähnliche Symbole göttlicher Gegenwart, waren auch die zwei kamen tragenden Steinsäulen am Eingang des salomonischen Tempels (IKön 7, 15—22), welche auf das Dorbild phönikisch siprischer Tempel (Taros, Paphos, Hierapolis) hinweisen. | 8. Aus dem unbehauenen, in die höhe gerichteten Stein (masseba) entwickelte sich die künstlich behauene Stele (vgl. Hos) 10, 1). Die Stele konnte dann durch symbolische Kunst verziert, und weiter die Tierz oder Menschengestalt des Gottes (vgl. die griechischen hermen) angedeutet werden; so entstanden schließlich die Götterstatuen. Ähnlich sind aus dem Holzseisisch die Holzsbilder der Götter entstanden, die später gern mit Metallblech überzogen wurden. Den kulturell niedrig stehenden hebräern der Wüste waren Kultbilder noch unbekannt, ebenso wie den vorislamischen Arabern, bei denen die wenigen vorhandenen Kultbilder Import waren (Wellsausen, Reste 102). Erst auf kanaanäischem Boden haben die hebräer Kultbilder verschiedenster Art besessen kanaanäischem Boden haben die hebräer Kultbilder verschiedenster Art besessen zu kanaanäischem Boden haben die hebräer Kultbilder verschiedenster Art besessen zu hand kleidungsschaften gestant der Wüste vorbildisch waren, Stellung genommen. | Dogl. 3. B. das Küssen der Külber (hos) 13, 2) oder den Tanz ums goldene Kalb (Ex 32, 4—6). | 10 Die meisten von ihnen (Bänder, Binden, Güttel, Ringe) gehen auf den Bandzauber zurück (vgl. § 7), vgl. den Katalog weiblicher Schmuck- und Kleidungsstücke Jes 3, 18—23. Die ältesten Amulette sind menschlichen Kürperteile, 3. B. Knochen (vgl. § 2), dann Terbilder, wie die auch dei den palästinischen Ausgrabungen viel gefundenen ägnptischen Skarabäen, weiter allerlei andere mit mutholog

#### § 9. Totemismus

Spuren eines Tierdienstes im weiteren Sinne finden sich bei den hebräern ebenso wie bei den übrigen Nordsemiten, Babyloniern und Ägnptern; man darf vermuten, daß sie Nachwirkungen eines vorgeschichtlichen Cotemismus, der primitivsten Sorm des Tierkultes, sind. Zwar ist die Dorstellung vom Totem als Ahn der Sippe oder des Stammes bei den Hebräern verschwunden1); dagegen wirkt die totemistische Scheu vor dem fleische des Totemtieres und die gleichzeitige Sitte, das fleisch desselben bei bestimmten zeremoniellen Gelegenheiten zu genießen, in den Speiseverboten und =geboten des späteren Kultes nach. Die von den hebräern als unrein verabscheuten Tiere sind zum größten Teil ursprüngliche Totemtiere 2). Ebenso finden sich unter den Opfertieren, speziell der Sprer, neben den wichtigsten Augtieren auch solche, deren Schlachtung und Genuß an und für sich verboten, deren Opferung aber bei bestimmten sakralen Gelegenheiten vorgeschrieben war, was gleichfalls auf totemistischen Ursprung hinweist3). Mit dieser Scheu vor der Tötung des Tieres hängen wohl auch gewisse, bei der Schlachtung befolgte Riten gusammen: die Blutausschüttung und die Spendung eines Opferanteils für den Dämon oder Gott4).

Außer diesen individuellen Kultbräuchen haben sich unter dem Einsstuß des Totemismus auch bestimmte Kultseste ausgebildet, die nicht nur, wie der setischistische Zauberkult, durch die Nöte des Augenblicks motiviert sind, sondern in denen der Kult Selbstzweck wird. Soweit diese Feste der Derehrung des Totemtieres gegolten haben, sind sie bei den Semiten ganz durch den Kult der Tierdämonen und Tiergötter verdrängt worden. Dasgegen hat das echt totemistische Stammessest der Männerweihe in bedeutssamster Weise nachgewirkt in der Sitte, die mannbaren Jünglinge zu beschneiden.

Auch im Märchen und in den mythologischen Elementen der Sage haben sich Nachwirkungen älterer totemistischer Vorstellungen erhalten. Im Märchen blieb die Vorstellung lebendig, daß das Tier dem Menschen gleich= stehe, ja ihm überlegen sei, und daß Menschen in Tiere und Tiere in Menschen sich verwandeln6). Solche Verwandlung spielt besonders in den anthropogonischen Mythen eine Rolle7), welche älter zu sein pflegen als die kosmogonischen Mythen, als deren Bestandteil sie bei den Kulturvölkern erscheinen8). Wie im Kult, so geht auch hier im Mythus und in seinen durch die künstlerische Phantasie geschaffenen Gestalten das Tier dem Menschen poraus; als Zwischenstufen zwischen beiden stehen mancherlei Zwittergestalten halb tierischer, halb menschlicher Bildung. Der übergang läft sich verfolgen in der vielgestaltigen Entwicklungsreihe der Tierdämonen und Tiergötter. Die reine Tiergestalt erhielt sich am dauernosten bei ge= wissen Arten niederer Naturdämonen 9); durch Verschmelzung verschiedener Tiergestalten entstand die weit verbreitete Vorstellung des Drachen 10). Da= neben steben die manniafaltigen Mischformen von Mensch und Tier 11) bis zur reinen Menschengestalt der Dämonen und Götter, an denen nur noch gewisse tierische Attribute 12) oder die ungeheure Leibesgröße und -stärke an den tierischen Ursprung erinnert 18). Zugleich erhält sich aber neben diesen rein menschlich gestalteten Göttern die Tiergestalt in den beiligen Tieren der Götter, welche entweder als Verkörperung des Gottes in einem einzelnen Tiere oder als Begleiter und zuletzt nur noch als Symbole des Gottes erscheinen 14).

Rudimente des Cierkultes leben bis in die spätesten Zeiten fort sowohl im Volksglauben als auch in Brauch und Sitte. Zum ersteren gehört vor allem der Glaube an Ciere als Schutzeister und als Bringer von Glück und Unglück 15), zum letzteren die Scheu vor dem Genuß gewisser heiliger Tiere 16) und umgekehrt der Genuß ihres Fleisches bei bestimmten Opfersesten.

<sup>1</sup> Ob die Tiernamen einzelner Stämme und Sippen als Auswirkung alter totemistischer Vorstellungen zu verstehen sind, ist sehr fraglich; vgl. Rachel (= Muttersschaft), Cea (Wildhuh oder Schlange?), Rebekka (= Kuh?). Dagegen mag der Volksglaube Jer 2, 27, welcher Baum und Stein als Vater und Mutter bezeichnet, letzen Endes totemistisch sein. | 2 Spätere Verzeichnisse der verzebotenen Tiere sind Dt 14 und Cev 11. Bemerkenswerterweise sinden sich unter den hier ausgezählten Tieren nur wenige größere Viersüßler (Kamel, Hase, Klippdachs, Schwein), dagegen sämtliche Wassertiere ohne Flossen und Schuppen, also vor allem die schlangenartigen Tiere; ferner die meisten Vögel einsschließlich der Fledermaus, und endlich zahlreiche kriechende und springende Tiere

(Eidechse und andere Reptilien, Wiesel und Maus) — mithin vor allem "Seelentiere". 3 Das gilt 3. B. vom Sischopfer bei den Sprern: Sische waren den Sprern verboten, wurden aber gleichzeitig der Göttin dargebracht und von den Priestern verzehrt (Athenaeus VIII, 37). Opfer von Cieren, die an und für sich als unrein gelten, Schweins-, Hunde- und Mäuseopfer, werden Jes 65, 4; 66, 3. 17 erwähnt. Auch das Caubenopfer der Juden, welches vermutlich kanaanäischen Ursprungs ist, kann erwähnt werden: während die Taube als Dogel der Aftarte den Sprern als unverleglich und nicht esbar galt (Lucian, de dea Syria 54; Tibull I, 7, 18), wurde die Taube bei den Juden geopfert und zwar stets als Ganzopfer, bei einzelnen seierslichen Opfern (Gen 15, 9ff.) und bei bestimmten Reinigungszeremonien (Lev 1, 14; 12, 6. 8; 14, 4ff. 22, 49f.; 15, 14. 29; Num 6, 10). Diese Opfer ursprünglicher Totemstiere sind später bei den Hebräern, wie bei den Phönikern und Syrern, unter dem Girssuch der Necestischelbe den Gebrard von Kertsuch der Verstellen de Einfluß der Degetationskulte hinter den Opfern der Nuttiere (Rind, Schaf, Ziege) zurückgetreten. | **A** Ogl. das "Schächten" § 5 Anm. 8 und die Ursprünge des Opfers § 11. | **5** Gen 17, 25 kennt die Beschneidung im 13. Lebensjahre als ismaelitische Sitte. Außer bei den Westsemiten findet sich die Beschneidung bei den Ägyptern (Jos 5, 9; hes 32, 19) und in Afrika. Nach herodot (II, 104) behaupteten die Phoniker und Syrer in Palästina, daß sie die Beschneidung von den Ägyptern gelernt hätten; dasselbe wird Jos 5, 9 angenommen. Ob das geschichtlich richtig ist, läßt sich nicht erweisen. Der Brauch könnte auch, wie doch wohl die Mädchenbeschneidung, direkt von Afrika nach Arabien gekommen sein und sich dort früh bei den Wüstenstämmen verbreitet haben. Nach Ex 4,24—26 ist die Beschneidung ein von Moses Frau Sippora entdeckter Zauber gegen den dämonischen Jahve (vgl. dazu bes. H. Greßmann, Mose und seine Zeit, 1913, S. 56st.). Diese Sage scheint noch die Männerbeschneidung vorauszusetzen; denn wahrscheinlich beschneidet Sippora ursprünglich nicht ihren Knaben, sondern ihren Mann Mose, den der eifer= stücktige Gott um der Frau willen überfällt. Auch Jos 5 und Gen 34 haben noch die Männerbeschneidung. Erst bei P (Gen 17, 12) wird die Beschneidung schon bei dem neugeborenen Kinde (am 8. Tage) vorgenommen. In vorezilischer Zeit hatte die Beschneidung keine direkte Beziehung gum Jahvekulte, sondern war nur ein überlieferter Volksbrauch, der als nationales Abzeichen galt (Gen 34) und deffen man sich 3. B. den unbeschnittenen Philistern gegenüber rühmte (I Sam 18, 25 st., 31, 4). Bedingung für die Teilnahme am Jahvedienste war die Beschneidung in alter Zeit nicht (vgl. die unbeschnittenen Tempelsklaven hes 44,7 ss.). | 6 Gen 3,1 ss. 14; Rum 22, 21 ss.; Dan 4. | **Z** Totemistischen Ursprungs ist die bei Naturvölkern vorkommende Vorstellung von der Entstehung der Menschen aus einem Ei. Dorstellung klingt in der phönikischen Kosmogonie nach, welche die Welt aus einem Gi entstehen läßt (§ 15 Anm. 3); daran erinnert auch noch Gen 1, 2, wo der Geist Gottes in der Urzeit über dem Wasser "brütet". — Mit der Vorstellung der Verwandlung verwandt ist auch die vom Ursprung des Menschen aus den Ciefen der Erde (Ps 139, 15); in Gen 1, 24 gehen nur noch die Landtiere aus der Erde hervor (wie die Pssanzen Gen 1, 11 f.). | 8 Der eigene Ursprung interessiert den Menschen eher, als der der Welt. Daher bilden die Mushen über die Entstehung des Menschen und seiner Umgebung bei den Naturvölkern ein selbständiges, vom kosmogonischen Mythus unabhängiges Gebiet. Auch Gen 2, 4 b ff. erzählt noch keine Kosmogonie, sondern nur die Entstehung des Menschen, der Tiere und des Weibes. - Mit diesen Ursprungsmythen hängen dann weiter die genealogischen Reihen der Urväter zusammen, in denen sich das genealogische Interesse jenes Zeitalters der halbkultur wiederspiegelt, und deren übertragung auf die Götter später zu den theogonischen Mythen führt, von denen Gen 6, 1—4 einen Rest (die Entstehung der Heroen und Riefen) erhalten hat. | 9 So bei den in unbestimmter Vielheit die Wufte bevolkern= den Bocksdämonen (hebr. se īrīm Cev 17, 7; Jef 13, 21; 34, 14; UChron 11, 15; arab. ginn). Solch ein Bocksdämon der Wüste ist auch Azazel (Cev 16, 8. 10. 26). Als Quellgeister ericheinen in der Regel Schlangendamonen (Neh 2, 13; vgl. I Kon 1,9 und 3DMG 38, 385); im Meere hauft die Meerschlange (Am 9, 3). Debora (hebr. die "Biene") ist vielleicht ein ursprüngliches Baumnumen (Gen 35, 8. 14). 10 Der Drache ist die Verschmelzung der wichtigsten Seelentiere: Schlange (Eidechse)

und Vogel. Allerlei Gestalten des Drachen (hebr. tannin) spielen in der hebräischen Mythologie, bes. der vorweltlichen Zeit, eine Rolle: Leviathan, Rahab und die Mythologie, bes. der vorweltsichen Zeit, eine Rolle: Ceviathan, Rahab und die babylonische tiāmat, die im hebräischen zur unpersönlichen Vorstellung der Chaossssur, der Okeanos (tehom) geworden ist; der artikellose Gebrauch von tehom erinnert noch an den Ursprung aus einem Eigennamen. Auch andere Drachensgestalten kennt die hebräische Volksphantasie, z. B. die in der Wüste hausenden Flügelschlangen (seräkim Num 21, 6; Jes 14, 29; 30, 6), welche auch als Begleiter des Wüstengottes Jahve (Jes 6, 2) erscheinen. In Mischormen von Mensch und Cier sind die Greisen (kerüb, vielleicht griechisch yroup) und die Tiere der Heskelswision hes 1,5 st. mit Menschenleib, Dogelstügeln und Gesichtern von Mensch, Stier und Abler, Phantasien, die unter babylonischen Einsluß entstanden sind. 12 hierhin gehören die Hörner der Götter, z. B. der Kuhgöttin Astarte; die Hörner erhalten sich im Orient als twisse Abzeichen der Götter. Auch die Vogelssügel erhalten sich im Orient als typische Abzeichen der Götter. Auch die Vogelstügel der Engel sind ursprünglich solche Tierattribute, die übrigens der biblischen Engelsvorstellung im allgemeinen noch fremd sind. | 13 Besonders die Bergdämonen sind im Volksglauben zu solchen Riesengestalten geworden. Nach phönikischer Sage (Philo v. Byblos bei Euseb. pr. ev. I 10), mit welcher Gen 6, 1—4 verwandt ist, sind Cidanon, Antilibanos und andere Berge von Riesen der Vorzeit ausgetürmt worden. Der Zusammenhang der Riesen mit den Dämonen klingt in Gen 6, 1 ff. und Hen 15, 8ff. nach. Andere Riesensagen sind die von den Söhnen Anaks (Mum 13, 22. 33), von Simson (Ri 15, 15, 16, 3. 29), vom König Og von Basan (Dt 3, 11). — Die Bezeichnung der Riesen als refa im (eigentlich Totengeister) ist sekundär. | 14 Ein solches den Gott verkörperndes und im Kult verehrtes göttliches Tier, welches dann als irrationaler Doppelgänger des zugleich als himmlische Persönlichkeit gedachten Gottes erscheint, ist z. B. der Apisstier in Ägypten. Heilige, die Gottheit begleitende und sie spmbolisierende Tiere waren die heiligen Tauben und Fische der sprische phönikischen Göttinnen. Verblaßter ist die Vorstellung bei dem Stiere des Baal. I Dies spielt besonders im Wahrsagewesen eine Rolle, vor allem der Glaube an begegnende Tiere; doch gibt es kein Beispiel dafür aus dem hebrässchen Altertum (vgl. auch die Geschichte von dem zühöschen Bogenschüßen Mosollamos Jos. c. Ap. 1 201 ff.). | 16 Ogl. oben Anm. 2. Unter den von den Juden als unrein versabscheuten Tieren sinden sich neben den Seelentieren auch solche, die in anderen Kulten als heilige Tiere gelten, so besonders das Schwein, welches nicht nur den Charraniern heilig war (Al-nadīm, Fihrist 326, 3. 37), sondern bekanntlich auch im Adonismythus eine Rolle spielt.

### § 10. Tabu und Custration

Aus der Furcht vor dämonischen Mächten, die in leblosen oder lebendigen Dingen verborgen gedacht werden, sind die Tabubräuche hervorgegangen, d. h. die Verbote, gewisse Dinge zu berühren oder zu eigenem
Gebrauch zu verwenden. In der Vorstellung des Tabu sind die später
aus ihm disserenzierten Gegensätze des Unreinen und des Heiligen noch
vereinigt. Auf die Ausbildung der Tabubräuche scheinen gerade die
totemistischen Vorstellungen von besonderem Einfluß gewesen zu sein; denn
als unrein an und für sich galten in erster Linie bestimmte Tiere, die
nicht geopsert oder gegessen werden dursten, der Mensch dagegen nur in
gewissen Lebenslagen, und in abgeleiteter Weise erst Orte, häuser u. a. I.
Diese Taburegeln sind die frühsten sozialen Normen; unter ihrem Einfluß
haben sich Brauch, Sitte. und Recht entwickelt.

Aus den Cabuvorstellungen ergeben sich die mancherlei Zeremonien der Custration, welche die durch Berührung des Cabu hervorgerusenen schädigenden Einslüsse entsernen sollen. Die Custration ist ursprünglich

Gegenzauber und kann dann auch selbst zur Mitteilung zauberischer Kräfte, zur "heiligung" werden. Die Verwandtschaft der Lustration mit den Zaubervorstellungen ist besonders deutlich bei der Lustration durch magische übertragung, sei es auf leblose Objekte, Bäume oder Pflanzen, sei es auf Tiere ). Ebenso ist die Lustration durch Seuer und Rauch Zauber und Gegenzauber 7). Beide Formen der Custration treten aber weit zurück hinter der Custration durch Wasser, dessen Vorherrschaft als Reinigungs= mittel mit der allmählich eintretenden Scheidung der Begriffe Heilig und Unrein zusammenhängt. Als Abwaschung ist die Wasserlustration ein Gegenzauber, als Besprengung ist sie Zauber8). Im späteren Kulte, wo das Wasser zum Teil seine ursprüngliche Bedeutung verliert, wird es oft ersetzt durch die magische Kraft heiliger Quellen und flusse oder durch besonders zubereitetes heiliges Wasser<sup>9</sup>). Die Abwaschung mit Wasser ist die übliche Custration bei den hebräern; bei schwereren Verunreinigungen tritt zu ihr die durch Seuer und die völlige Vernichtung des Gegenstandes 10); unter Umständen kann, wo auch diese Suhne nicht genügt, das Sühnopfer hinzukommen 11).

1 Bis in jungfte Bestimmungen des judischen Gesetzes haben sich überbleibsel folder Cabuvorstellungen erhalten: so wirkte die Zeremonie mit den zwei Bocken und dem Weihopfersarren am Versöhnungstage (Lev 16, 23 f. 26. 28) ebenso wie auch die Zubereitung und der Cransport der Asche der roten Kuh (Num 19, 7 f. 10) verunreinigend; mit Weihopferblut bespritzte Kleider mußten an heiliger Stätte gewaschen, irdene Gesäße, in denen das Weihopfer gekocht worden war, zerbrochen, kupferne gescheuert und gespült werden (Lev 6, 20 f.). | 2 Erst wo die Cabubräuche aus dem Gebiete des niederen Dämonenglaubens in den Götterglauben übergehen, roten die Begriffe Ungel und Ersten und gespült werden. treten die Begriffe Unrein und Heilig einander in voller Gegensählicheit gegen-über, und es entstehen dann als neue Gegensähe zu ihnen die Begriffe Rein und Profan. Rein und Unrein haben also nichts zu tun mit den Begriffen des Rein-lichen und Unreinlichen, ebenso wie der Begriff der Heiligkeit von haus aus kein ethischer, sondern ein rein kultischer ist. Mit der Differenzierung des Tabu in das Unreine und Heilige differenzieren sich auch aus der Dämonenschen die Gefühse des Abscheus und der Ehrsurcht; Religion ist Ehrsurcht, Pietät. Heilig sind sortan diesenigen Dinge, Menschen und Orte, die mit dem Götterkult in Derbindung stehen, während die Dorstellung des Unreinen vor allem an solchen Dingen haften bleibt, die mit dem älteren Seelens, Jaubers und Dämonenglauben verbunden waren. Der Begriff des heiligen kann sich dann in verschiedenen Graden abstusen: teils erscheint die bloße Berührung des heiligen, wie die des Tabu, als gefährlich (3. B. die Berührung der Cade I Sam 6, 19) oder erfordert bestimmte Vorkehrungen (3. B. Ausziehen der Schuhe Er 3, 5), teils ist das Streicheln oder Küssen der Idole Sitte. | 3 Verunreinigend wirkten nach hebräischem Glauben Beischlaf, Pollution, Menstruation, Geburt, Auswurf; unrein waren ferner der Aussätzige und die Leiche. In all diesen Sällen ist der Zusammenhang mit dem primitiven Seelenglauben deutlich. 🛮 4 Die Entstehung von Brauch und Sitte aus dem Cabu ift besonders ersichtlich bei dem, was als unanständig und obszön gilt, 3. B. die Entblößung der Geschlechtsteile (Gen 9, 20 ff.; U Sam 6, 20), die Erwähnung des Beischlafs (umschrieben durch den Euphemismus "erkennen" Gen 4, 1. 17. 25 u.a.), vgl. auch die Vorschrift über den Auswurf Dt 23, 10ff. Der Zusammenhang mit dem in Anm. 3 Gesagten ist ersichtlich. 5 Ogl. das Tadu der Stände, des Eigentums, der Cempel u. a. [, § 3. | **6** Lev 14, 7. 53; 16, 20—22; Euk 8, 30ff. | **7** Jef 6, 6f.; vgl. Matth 3, 11; Euk 3, 16. Wie der Rauch die Dämonen verscheucht (Tob 6, 17f.; 8, 2f.), so dient der Duft des Feueropfers als "Geruch der Beruchigung" für Jahve (Gen 8, 21 u. a.). | **8** hef 36, 25. | **9** Il Kön 5, 10, vgl. Lev 15, 13. | **10** Daraus begreift sich auch die Derbrennung als Todesstrafe (3. B. Gen 38, 24), bef. beim Bann (Ot 13, 17; Jos 8, 28). 11 Alle diese Sormen der Custration finden sich in Cev 11-15.

# § 11. Die Ursprünge des Opfers

Eine Entwicklungsform des Zauberkultes ist das Opfer, dessen eigent= liche Ausbildung erst den entwickelten Götterkulten angehört, während seine Ursprünge weit in das Gebiet des Zauber= und Dämonenglaubens gurück= reichen. Derschiedene Motive sind es, aus denen die Opfervorstellung erwachsen ist1). Darauf weisen schon gewisse vorbereitende formen des Opfers: die zur Bezauberung der Dämonen dienende hingabe bestimmter Dinge, besonders solcher, die als Träger seelischer Kräfte aufgefaßt werden (Blut, Nieren, Haar u. dgl.) 2), und die Ausrüstung des Toten beim Begräbnis mit Speise, Kleidung oder Waffen. Zu den beiden hier wirksamen Motiven des Zauberzwangs und der Begütigung des Dämons durch ein Geschenk tritt dann, wo sich der eigentliche Opfergedanke ausbildet, noch ein drittes Motiv, das der Sühne für eine begangene Verschuldung, welches auf dem Gebiete der Tabuvorstellungen im Zusammenhang mit den Lustrationen erwachsen ist. Unter diesen drei, im Opfergedanken nebeneinander wirkenden Vorstellungen ift die Zaubervorstellung nicht nur die älteste, sondern auch die in allen Formen des Opferns fortwirkende und mit= klingende; sie wird jedoch im Caufe der Entwicklung in den hintergrund gedrängt durch die Vorstellungen des Geschenkes und der Suhne, welche lettere in den höheren Religionen die wirksamste ist 3).

Wie diese Motive von früh auf ineinander spielen, zeigt sich nicht nur beim Totenopfer, welches zuerst ein Jauber zur gernhaltung des Toten= geistes, dann eine Gabe an den Toten für das künftige Leben, schlieklich ein Opfer zur Versöhnung des Totendämons ist, sondern auch in den verichiedenen Opfern der Dämonen- und Götterkulte. Den Vorrang unter den Opfern hat hier das blutige Opfer, dessen Ursprung zurückgeht auf die primitive Sitte, sich die im Blute lebenden Seelenkräfte des getöteten Tieres oder Menschen anzueignen4). Das blutige Opfer besteht daher nicht nur in der Darbringung des geopferten Tieres oder Menschen für den Gott, sondern zugleich im Genusse des Opferfleisches durch die Opfernden. Auch das dem Gotte dargebrachte Blut, Sett u. dgl. ist ursprünglich nicht Geschenk, sondern Zaubermittel und wird erst später als Gabe, als Speisung des Gottes verstanden. Durch das gemeinsame Essen von Gott und Menschen, auch durch die Besprengung der Opfernden mit dem Opferblut<sup>5</sup>) und durch die Auflegung der hand auf den Kopf des Opfertieres 6) wird eine zauberische Derbindung zwischen Mensch und Gottheit hergestellt. Mächtiger als der Zauber durch Tierblut ist die blutige Hingabe eines ganzen Menschen, und dieser mächtigste Zauber ist zugleich das höchste und furchtbarste Geschenk an die Gottheit. Obwohl schon beim Totenopfer zuweilen auch Menschen (Frauen, Sklaven) dem Toten mit ins Grab gegeben werden. so ist doch das eigentliche Menschenopfer als Opfer jünger als das Tieropfer 7).

Neben die blutigen Opfer treten in den Vegetationskulten die vegetabilischen Opfer. Zu ihnen gehören vor allem die Erstlinge der Feldund Baumfrüchte, deren Weihung ursprünglich als Zauber galt und darum

vor der Ernte stattfand<sup>8</sup>), während die nach der Ernte beim Erntefeste dargebrachten vegetabilischen Gaben unter dem Gesichtspunkte des Geschenkes standen. Die Idee der Erstlinge ist dann auch auf den Wurf der Herdentiere<sup>9</sup>) und sogar auf die menschlichen Geburten<sup>10</sup>) übertragen worden.

Eine besondere Entwicklung hat der Opfergedanke in der Askese genommen; in ihr steigert sich das Opfer zur Selbstopferung. Die Askese stellt sich in doppelter Form dar: einerseits besteht sie in der Enthaltung von bestimmten Speisen 11) oder zeitweiligem völligen Fasten 12) und geht in dieser Form auf totemistisch zaduistische Bräuche zurück; andererseits besteht sie in Selbstpeinigung, Mishandsung oder Verstümmelung des eigenen Körpers 18) und hat dann ihre Vorbilder in gewissen Trauerbräuchen. Das Gefühl völliger Hingabe an die Gottheit, das in dieser Selbstopferung lebendig ist, kann seine höchste Steigerung in der Ekstase sinden 14).

1 Die früher herrschende Aufsassung sah in der Vorstellung des Geschenkes an die Gottheit das ursprüngliche und einzige Motiv des Opfers; diese Vorstellung prägt sich aus in den üblichen hebräischen Bezeichnungen des Opfers (minha, korban), ebenso wie im deutschen Worte Opser (von lat. offerre). Aber gerade hervorragende Bestandteile des Opserrituals begreifen sich nicht aus der Idee des des den der Alle der Opfermatische des Opfermati mit der Gottheit zurückführen will, hebt nur ein einziges Moment (die Kommunion mit der Gottheit) einseitig hervor, gibt aber keinen Generalschlüssel für die Sösung des Opferproblems; auch ist es versehlt, den spezifisch israelitischen Bundesgedanken ohne weiteres zu verallgemeinern. | 2 Diese Jaubermittel sind darum das wichtigste Opfermaterial: das Blut, das am Altar ausgeschüttet oder an die hörner des Opfermaterial: das Blut, das am Altar ausgeschüttet oder an die Hörner des Altars gebracht wird, das Şett, bes. das um die Nieren gelagerte (Gen 4, 4; I Sam 2, 15f.; Ex 23, 18; 29, 13. 22; Lev 3, 3. 9; 4, 8 u. a.), das Haar, dessen Opferung bei Arabern und Sprern verbreitet ist und bei den Hebräern den eigentlichen Inhalt des Nasiräergelübdes bildet (Num 6). | 3 In althebrässcher deit ist die Opfervorstellung beherrscht von dem Gedanken des Geschenkes, später seit der Perserzeit von dem der Sühne. | 4 Die rohe Sitte, das frisch hervorquellende Blut des Opfertieres zu schlürfen, hatte sich noch bei gewissen Araberstämmen in Arabia Peträa erhalten, deren Opferschlachtung der Mönch Nilus (ed. Petr. Possinus, Paris 1639, S. 29f.) beschreibt. Bei den Hebräern wurde der Blutgenuß verabscheut. An die Stelle des Blutes aber ist in den Degetationskulten vielsach als Ersak der Wein aetreten, und auch dei seinem die Ekstase bes kulten vielfach als Ersat der Wein getreten, und auch bei seinem die Ekstase bekulten vielsach als Ersas der Wein getreten, und auch det seinem die Exstag der Gördernden Genusse wirkt wohl noch der Gedanke an die Aneignung seelischer Kräfte nach. | 5 Ex 24, 6. 8. | 6 Lev 4, 15; 16, 21 u. a. | 7 Menschenopser in den Sagen Ri 11, 31 ff.; Gen 22, 1 ff. Kinderopser I Kön 16, 34 (als Bauopser), hos 13, 2 in Israel, II Kön 3, 27 in Moad; Jer 7, 31; 32, 35; hes 23, 39; II Kön 16, 3; 21, 6; 23, 10 u. a. in Juda, und zwar an der tesat (in MT künstlich tokat gesprochen) genannten Kultstätte im Tale Beneshinnom dei Jerusalem, wo dem Gotte Mäläk (in MT künstlich Moläch gesprochen, LXX: Moloch) Kinder geschlachtet und versbronnt wurden. brannt wurden. Auch die Tötung von Kriegsgefangenen beim "Bann" (I Sam 15, 3) fällt unter den Gesichtspunkt des Menschenopsers. | **8** 3. B. Cev 23, 10. Ehe der Mensch von der Frucht genießt, muß die Gottheit ihr Teil erhalten haben; besonders deutlich ist dieser Gedanke bei der sog. orlä ("Dorhaut") der Obstbäume: drei Jahre lang dürfen die Früchte eines neugepflanzten Baumes nicht gegessen werden, im vierten sind sie Jahre heilig; erst im fünften wen sie gegessen (Lev 19, 23 ff). | 9 Die Opferung der tierischen Erstgeburt fand statt am pasach (Passach); die bei diesem Seste der nomadischen und halbnomadischen Diehzuchter geschlachteten

Tiere waren Schafe und Ziegen; als seßhafte Bauern in Kanaan haben die Hebräer den Brauch auf Rinder und Esel ausgedehnt, indem auch die Erstgeburt der Rinder geopfert wurde, während der Erstgeburt der Esel entweder das Genick gebrochen oder dieselbe durch ein Cammopfer ausgelöst wurde (Ez 34, 20). | 10 Ez 22, 28. | 11 hierher gehört die nasiräsische Enthaltung vom Wein (Ri 13, 14; Num 6, 3; Am 2, 12). | 12 Solches Sasten geschah auf priesterliche Vorschrift hin zu gewissen heiligen Zeiten, z. B. dei allgemeinen Kalamitäten (Jer 36, 6; Sach 7, 3. 5; 8, 19; Jo 2, 15; Jes 58, 3; Esr 8, 21 sp.; Neh 9, 1 sp.). Ehelosigkeit, Besitzlosigkeit, einsames Ceben als Formen der Askese hat es bei den alten Israeliten nicht gegeben, auch nicht im zünstigen Prophetentum. | 13 Selbstmißhandlung sindet sich als Unterstügung des Gebetes ebenso bei den Israeliten (Hos 7, 14 LXX), wie bei den Phönikern und Sprern (I Kön 18, 28; vgl. Sach 13, 6). Die Selbstverstümmlung, die in klordsprien, besonders in den Ktargatiskulten verdreitet war, scheint in Südsprien wenig vorgekommen zu sein; zum Jahvekult waren Kastraten nicht zugelassen (Dt 23, 2). | 14 In der ekstatischen Frömmigkeit späterer Entwicklungsstusen verdindet sich die Askese oft mit dualistischen Spekulationen (vogl. Inder, Keuplatoniker) und wird dann als Mittel zur Befreiung von der Sinnlichkeit gewertet. Der Ursprung der Askese hat mit bolchen dualistischen Anschaungen nichts zu tun; den alten hebräern sind dieselben ganz unbekannt; erst im Judentum der hellenistisch zömischen Zeit kommen sie unter fremden Einslüssen hie und da auf.

### § 12. Ahnenkult

Mit der Auflösung der totemistischen Stammesorganisation und dem Eintritt zunächst der Sippe, dann der Samilie in den Mittelpunkt der gesellschaftlichen Ordnung wurde die Verehrung des Tierahnen verdrängt durch die Verehrung menschlicher Ahnen1). Am Anfang steht hier die Derehrung lebender häuptlinge und hervorragender Stammesgenossen 2), die als machtbegabte Persönlichkeiten auch nach ihrem Tode im Gedächtnis fortleben3). Daraus entwickelt sich eine allgemeine Verehrung der Vorfahren. Der Ahn wird nun für die Sippe bzw. Samilie zum Symbol ihrer Zusammengehörigkeit4) und zum Objekt der Pietät gegen die Dor= fahren überhaupt 5). So ist der Ahnenkult ein bedeutsames Symptom für die Anfänge der Tradition 6). Die Totenfeste dieses Ahnenkultes entwickelten sich aus der an die Totenbestattung sich anschließenden Kultfeier, in der die Sippe bzw. Samilie dem Verstorbenen bei seiner Bestattung und den älteren Vorfahren an bestimmten Erinnerungstagen ihre Verehrung erwies. mit einem Opfer verbundene Jahresfeier der Sippe ist als althebräische Sitte bezeugt?). Der Ahnenkult erklärt das lebhafte Interesse des hebräers an der Bestattung im Grabe der Väter<sup>8</sup>). Auch die im Hause brennende Totensampe<sup>9</sup>) und die kultische Bedeutung der Tür und der Türpsosten<sup>10</sup>) hängen wohl mit einstigem häuslichem Kulte zusammen.

Akitere Forscher, wie h. Spencer, Jul. Lippert, B. Stade u. a., betrachteten den Ahnenkult und neben ihm den Fetischkult als Wurzel aller Religionsformen, denen als vorreligiöse Stufe der Seelenglaube voranging. Demgegenüber ist seitzustellen, daß auf primitiver Stufe, auf welcher Seelen= und Cotenkult allgemein verdreitet sind, ein eigentlicher Ahnenkult sich noch nicht zu entwickeln psiegt, weil dort das Gedächtnis an die Vorsahren rasch erlischt. Auf höherer Stufe dagegen verdindet sich der Ahnenglaube überall sofort mit anderen mythologischen Elementen des Dämonenglaubens und des Naturmythus. Als selbständige Religionsform ist daher der Ahnenkult überhaupt nur selten; in der Regel ist er nur eine Übers

gangserscheinung, die entweder vom allgemeinen Seelenkulte noch nicht reinlich geschieden erscheint oder sich nur in Verbindung mit höheren Kulten erhält. | 2 Gegen die im alten Babhlonien und Ägypten übliche Königsvergötterung hat sich die Iahvereligion stets ablehnend verhalten. Aus den Bezeichnungen des Königs als des Sohnes Gottes (II Sam 7, 14; ps 2, 7) oder des Erstgeborenen Gottes (ps 89, 28) darf man keine Schlüse auf Königsvergötterung ziehen; ebensowenig aus ps 45, 7, wo der an den König gerichtete Text (nach Duhm) ursprünglich lautete: "Dein Thron möge bestehen (sihjä) immer und ewig" (statt des überlieserten Textes: "Dein Thron, o Gott . . ."). | 3 So kann ein mächtiger Seher, wie Samuel, noch nach seinem Tode um Rat befragt werden (I Sam 28, 4ff.). | 4 Ahnen hat ursprünglich nur der Adel; die unter Israel als Bessassen verstreuten levitischen Priester haben keinen "Dater" (Dt 33, 9), ebensowenig wie die Propheten (I Sam 10, 12). | 5 Noch in dem jungen Dekaloge Ex 20 steht das fünste Gebot: Dater und Mutter zu ehren, auf der ersten Tasel, d. h. unter den kultischen Geboten. | 6 Diese älteste Tradition erzählt von den Ahnen der Stämme und Geschlechter zu tragen pslegten und deren Gräber man in den betressenden Gebieten zeigte. Daß diese Ahnen auch als Nothelser angerusen werden konnten, scheint aus zes 51, 15; 63, 16; zer 31, 15 hervorzugehen. über die Kombination dieser genealogischen Gestalten mit helden der mythologischen Erzählung, vgl. den Erkurs zu § 14. | 7 Die Jahresseier der Sippe Isai in Bethelehm (I Sam 20, 6. 29). Totenopser werden auch sonst erwähnt (Dt 26, 14; vgl. Gen 35, 8. 14). | 8 "Bei den Dätern versammelt werden." | 9 Andeutungen daran sinden sich Ikan 11, 36; 15, 4 LXX; II Kön 8, 19; II Ch 21, 7; Pj 132, 17; Prov 13, 9 u. a. | 10 Ex 21, 2 ss., 2 sg., 2

## § 13. Dämonenkulte

Die Dämonenvorstellung reicht bis in das Gebiet des primitivsten Seelen= und Zauberglaubens zurück 1). Im Begriffe des Dämons verbindet sich die Seelenvorstellung mit der Vorstellung zauberischer Wirkungen, die jedoch hier im Unterschied von dem durch Menschen geübten Zauber in schrankenloser Steigerung erscheinen und den Dämonen eine unerschöpfliche Wandlungsfähigkeit verleihen, so daß sie bald riesenhaft groß, bald zwergenhaft klein, bald ganglich unsichtbar ober in jeder Art von Derkleidung auftreten können. Dem entspricht die bunte Mannigfaltigkeit der Damonenarten. Die niedere Dämonenvorstellung wird, wie es dem psychologischen Ursprung der Dämonenvorstellung überhaupt entspricht, durchweg vom augenblicklichen Affekte getragen. Ein Kult fehlt darum diesen niederen Dämonen noch völlig. Zu ihnen gehören all die Spukgestalten schreckhaften oder neckischen Charakters: die Geister jungst Verstorbener, die keine Rube im Grabe gefunden haben2), die als Gespenster am Grabe dem Ruhestörer erscheinen ober die den Derbrecher durch Schreckträume ängstigen 3), ferner allerlei frei schwebende, gern Tiergestalt annehmende Geister in Luft und Wasser, Wüste und Einobe4), oder auf hohen Bergen und Gebirgen b), schließlich auch die unsichtbaren und meist namenlosen Krankheitsdämonen 6). unter denen wieder die Dämonen des Wahnsinns eine besondere Gruppe bilden.

Allen diesen niederen Dämonen begegnet der Mensch unter Umständen durch individuelle Beschwörungen und Zaubermittel?), aber einen geregelten Kult genießen sie nicht. Dieser entsteht erst, wo das Motiv gemeinsamer Arbeit und wechselseitigen Schutzes die Menschen verbindet. Die gemeinssame Arbeit dieser Stufe beginnender Kultur ist die Bestellung des Ackers

bodens und die Züchtung der Nuttiere. Indem die Dämonen zu ihnen in Beziehung treten, werden sie zu Degetationsdämonen, Sorderern des Wachstums von Pflanzen und Tieren. Man denkt sie sich entweder unsichtbar in der reifenden Pflanze oder im Tiere hausend, auf deren Dermehrung man durch Zauber einzuwirken sucht 8), oder die Phantasie kleidet sie in die Gestalt flüchtig über das Seld schweifender Tiere ). Die Tätigkeit des Dämons wird dabei als Zeugen oder Gebären vorgestellt 10). Die Tätigkeit des Menschen besteht auf dieser Stufe beginnender Kultur zuerst nur in einer Unterstützung des Fruchtbarkeitsdämons, dessen zeugende Tätigkeit der Mensch zauberisch nachahmt, wie dies überall auf sprischem Boden und auch bei den Hebräern durch die kultische Prostitution geschah 11). Außer diesen Fruchtbarkeitsdämonen treten bald auch andere Naturdämonen in freundliche oder feindliche Beziehung zur Degetation, Dämonen des Windes und Sturms, der Wolken und des Regens, des Sonnenscheins und der hige. Auch hier sind es ursprünglich die Naturerscheinungen selbst, die als Dämonen gedacht und durch Beschwörung und Zauber beeinfluft werden. Allmählich aber ist eine Coslösung der Dämonen von den Naturerscheinungen ein= getreten; ähnlich wie der Fruchtbarkeitsdämon nicht mehr in der Pflanze und mit ihr eins, sondern als selbständiges Cebewesen in tierischer oder halbtierischer Gestalt gedacht werden konnte, so löst sich auch der Wetter= dämon als selbständiges Wesen von seiner Naturerscheinung ab und erhebt sich durch seine Beziehung zur Arbeit des Menschen und bessen wichtigften Lebensbedürfnissen zum mächtigen himmelsgott, der alles menschliche Tun und Cassen unter seine hut nimmt. Jugleich mit dieser Erhebung der Wetterdämonen zu himmelsgöttern bildet sich vielfach auch die Vorstellung von Unterweltsgottheiten 12), welche in der Tiefe der Erde das Reich der Toten beherrschen, eine Dorstellung, die nun für die Entwicklung des Jenseitsalaubens von weittragender Bedeutung wird. Mit dieser Vorstellung einer das ganze menschliche Schicksal beherrschenden, himmlischen oder unterirdischen Götterwelt münden die Vegetationskulte in den Naturmythus ein. Dadurch gewinnen sie dann für die gesamte Entwicklung der Kultformen eine besonders wichtige Bedeutung. Ihre Kulthandlungen, ursprünglich reine Zauberzeremonien und Zaubertange zur Vermehrung von Pflanzen oder Tieren, sind nun getragen vom Glauben an höhere Mächte, denen man sich mit Bitt- und Dankgebeten naht; damit hängt die Verlegung der Ackerbaufeste an den Schluß der Ernte und ihre Verwandlung in Erntedankfeste zusammen. Durch seine Verbindung mit dem mimischen Tange erhebt sich der Zauberspruch zu strengerer rhythmischer Sorm und wird zum Kultliede. Aus Zeremonien des Degetations- und Wetterzaubers entwickeln sich neue Formen des Opfers, vor allem das Feueropfer 13). Das blutige Opfer wird abgelöst durch Spenden, deren Wert im Ertrage menschlicher Arbeit liegt, durch hingabe von Seldfrüchten und Opferspeisen, in denen das Opfer ganz den Charakter der Gabe erhält 14).

Neben den Fruchtbarkeits=, Wetter= und himmelsdämonen, in denen die naturmythologische Seite der Dämonenvorstellung zur Entsaltung kommt, entwickelt sich mit der an den Ackerbau gebundenen Entstehung fester

Siedelungen noch eine zweite Seite der Dämonenvorstellung, die Vorstellung des Schuhdämons. Dieselbe bahnt sich, im Gegensatz zu dem älteren bösen Dämon, bereits in den Schuhahnen der Sippen und Stämme an, gewinnt aber gerade in den Vegetationskulten eine besondere Bedeutung. Der Dämon wird zum Besiger eines Ortes oder einer Candschaft 15) und zum Schüher und — durch Assimilierung von Elementen des Ahnenkultes — zum Ahn des daselbst siedelnden Stammes, seiner Gruppen, Beruse und Stände. Damit gewinnt der Kultus bereits spezifisch religiöse Merkmale; sein Zweck ist jezt ein doppelter: Sühnung von Schuld und Gewinnung oder Sicherung höheren Schuhes. Dem dienen die nun über das reine Zauberopfer sich erhebenden beiden Opfersormen, das Sühnopfer und das Bitt- und Dankopfer, und ihnen entsprechen sortan als göttliche Eigenschaft die Gerechtigkeit, als religiöses Gefühl des Menschen die Frömmigkeit.

Dennoch sind alle diese Dämonen, die Vegetationsdämonen ebenso wie die lokalen Schutdämonen 16), noch nicht eigentliche Götter. Einerseits geht ihr Wefen noch gang auf in dem Zweck, den ihnen die mythologische Phantasie zuweist, mahrend zum Wesen des Gottes die Personlichkeit, d. h. ein gewisser Umfang frei gewählter Tätigkeit gehört. Andererseits leben und wirken alle diese Damonen noch gang in der irdischen Welt, während die Götter in einer überirdischen oder jedenfalls für den Menschen unerreichbaren Welt sich aufhalten. Diese Eigenschaften der Göttervorstellung weisen darauf hin, daß zu ihrer Ausbildung Einflüsse wirksam gewesen sind, die nicht dem Seelen- und Dämonenglauben entstammen, sondern dem Naturmythus und der an seiner Gestaltung von früh auf stark beteiligten Dichtung angehören. Erst die mythologische Dichtung schuf die Bilder fest umriffener menschlicher Perfonlichkeiten, die nun ins übermenschliche gesteigert die unpersönlichen Damonen zu persönlichen Göttern erhoben. So vereinigen sich in der Vorstellung des Gottes Mythus und Dichtung: mythisch im eigentlichen Sinne sind dabei nur die einzelnen mythologischen Dor= stellungen, mit denen dann die dichterische Phantasie in freier Willkur schaltet, um ihrerseits wieder, wo sie zu festeren Gebilden gelangt, auf die ursprünglich mythologischen Dorstellungen gurückzuwirken. Das Kriterium des Glaubens an die Wirklichkeit eines mythologischen Inhalts im Unterschied von den Gebilden der dichtenden Phantasie bildet das kultische handeln, welches stets der Ausdruck des wirklich geglaubten Mythus ist.

<sup>1</sup> Dgl. § 5 Anm. 25. | 2 Gen 4, 10; hej 24, 8. | 3 Dgl. § 5 Anm. 23. | 4 Dgl. § 9 Anm. 9. | 5 Dgl. § 9 Anm. 13. | 6 Der Peftengel (Ex 12, 23; II Sam 24, 16) heißt im hebräischen rein appellativisch "der Verderber" (hammakhīt). Namen von Krankheitsdämonen erst in späterer Zeit (3. B. Tob 3, 8; Mr 5, 9). | 7 Jur Totenbeschwörung und zum Jauber gegen allerlei schädliche Geister vgl. § 7 Anm. 9 und 11; zur Beschwörung von Krankheiten vgl. § 7 Anm. 3 und 7. | 8 Bezeichnend dafür ist, daß 'aktart im hebräischen auch die Bedeutung des "Nachwuchses" der herde gewonnen hat (Dt 7, 13). Wenn die sprischen Götter (auch Jahve) und Göttinnen als Stiere und Kühe dargestellt werden, so ist hier ursprünglich die Gottheit mit dem Nutztier eins. | 9 J. B. die se'īrīm (Bocksgeister), soweit sie einen Kult genießen (II Kön 23, 8 die höhe der "Bocksgeister"; Lev 17, 7). Vielschaft, wie hier, die Vegetationsdämonen aus niederen Naturdämonen hervorzegangen; ähnlich können Quelldämonen zu Vegetationsdämonen werden und dann st. 7: hölser, Irael. u. jüd. Religion

einen Kult genießen, 3. B. in Mamre (Sozomenus, hist. eccl. II 4); die hier bezeugte Versenkung von Opfergegenständen in das Wasser ist ursprünglich nicht als Geschenk, sondern als Zauber gedacht. | 10 Nach Hol 2, 4ff. betrachtete man den da als Gatten und Buhlen des Ackerbodens, der als solcher die Erde befruchtete. | 11 Daher die Bedeutung des Phallus in den sprischen Kulten, 3. B. auf Inpern (Arnobius, adv. gentes V 19, S. 212). | 12 Der hebräsche Name für die Unterwelt, das Totenreich (se d.), der stets artikellos gebraucht wird, weist wohl auf eine alte Unterweltsgöttin hin. | 13 Derartige Naturzauber, die dann den Charakter einer Gabe an die Gottheit bekommen, sind 3. B. die Jurückschung einer letzten Garbe auf dem Felde (nachwirkend in Dt 24, 19 st.; Cev 19, 9; 23, 22), die Dersenkung von Gegenständen ins Wasser einer Ausser Ausser Einstung von Gegenständen ins Wasser einer Ausser Ausser zu 14. Dahin gehören weiter alle Abgaben der Erstlinge, Zehnten usw. Der Einstuß der Wetterdämonen auf die Kultsormen zeigt sich in der Sitte des Wasserschen (I Sam 7, 6), die aus dem Regenzauber stammt, und in der nun zur herrschaft kommenden Verdrennung der Opfergegenstände, die wohl setztlich auf einen Sonnenzauber zurückgest, der die Sonne zu neuer Glut anzünden sollte. | 14 Dgl. S 11. | 15 sebr. da = Besiger. Solche lokalen Baale sind der Baal vom hermon, der Baal Peor u. a. Ihr unpersönliches Wesen prägt sich in dem Sehlen eines eigentslichen Kammen aus. Dgl. auch den Gott Karmel (Tacitus, hist. II 78). Ursprüngsliche Landschaftsdämonen sind auch manche Gestalten der Sage, wie Balak, Sichon, Eglon, deren Namen sich noch heute im Ostsoralande als geographische Namen erhalten haben (belka, sihān, 'adschlūn). | 16 Im allgemeinen sind alle diese Cokaldämonen und Khnen durchaus schattenhafte Gestalten; erst durch ihre Derbindung mit mythologischen Märchens und Sagenerzählungen erhalten sie setzte persönliche Gestalt.

### § 14. Die poetische Gestaltung des Mythus

Alle Mythenbildung besteht ursprünglich in einzelnen mythologischen Dorstellungen<sup>1</sup>), aus welchen die dichtende Phantasie sose und fragmenstarische Mythenerzählungen bildet. Durch die zuerst frei wuchernde, dann künstlich gepstegte Dichtung erhält die Mythenerzählung allmählich geschlossene Form und strafferen Zusammenhang der Handlung. Am Anfang der Entwicklung steht überall die Einzelerzählung; erst durch Verdindung solcher ursprünglich selbständigen Einzelerzählungen zu Erzählungszynklen

entstanden größere poetische Gebilde.

Die Formen, in die sich der Mythus, im besonderen der Naturmythus?) kleidet, sind die allgemeinen Formen der poetischen Erzählung, d. h. zuerst das Märchen, später die Sage. Die ältesten Märchen sind Mythen, und zwar wirklich geglaubte Mythen. Diese Eigenschaft des frühsten Märchens verschwindet, wo die Sage entsteht. Doch bewahrt das Märchen als dauernde Merkmale seines primitiven Ursprungs die Ungebundenheit an Zeit und Ort und die in ihr herrschende Kausalität des Zaubers. Die Blütezeit des Märchens ist das totemistische Zeitalter gewesen; daran erinnert im besonderen noch die Rolle, die das Tier als ein dem Menschen überlegenes oder wenigstens gleichgestelltes Wesen und die Derwandlung von Menschen in Tiere in ihm spielt. Zu den Tieren gesellen sich als beliebte Motive des Märchens Pflanzen, merkwürdige Steine, höhlen und Quellen und vor allem die himmelserscheinungen. An die letzteren knüpfen sich die Dorstellungen von der Verschlingung der großen Gestirne durch irgendein Ungeheuer<sup>8</sup>), sowie diesenigen vom Aussteig

eines Menschen zum himmel ober vom Niedersteigen himmlischer Wesen auf die Erde4). Zu diesen objektiven, durch die Natur angeregten Motiven des Märchens aber tritt von früh auf noch ein zweites, subjektives Motiv, die Lust am wechselnden Geschicke des Menschen selbst, an seinem Glück und Unglück, die ihre Ausprägung im Glücks- und Abenteuermärchen findet. Dieses Motiv wird, je mehr der Mensch selber in den Mittelpunkt der Dichtung tritt, zum dauernosten Motiv des Märchens. welches die ganze weitere Entwicklung der poetischen Erzählungsdichtung beherrscht<sup>5</sup>). Indem sich bestimmte Charaktertypen im Märchen ausprägen 6). gewinnt der anfangs noch gang unpersönliche Märchenheld allmählich persön= licheres Gepräge. Sehr früh treten auch schon intellektuelle, "ätiologische" Buge zum Marchen hinzu; so kann das Tiermarchen eine Erklärung geben für die Eigenschaften gewisser Tiere?), das Kulturmärchen für die Entstehung bestimmter Kulturgüter, Einrichtungen und Bräuche 8). Moralische Motive dagegen, wie Lohn und Strafe oder doppelte Vergeltung, sind dem frühsten Märchen noch fremd und treten erft auf einer fortgeschritteneren Stufe auf9).

Mit dem Untergang des reinen Mythenmärchens und seinem übergang in das nicht mehr geglaubte Märchen und die poetische Sabel 10) entsteht zugleich auch die Sage, welche nun die mythologischen und poetischen Motive des Märchens übernimmt und weiter fortpflanzt. Im Unterschied vom Märchen ist die Sage an Zeit und Ort gebunden, wurzelt also stets irgendwie in einer bestimmten Wirklichkeit. In der reinen Ortsfage, die noch wesentlich im Bereiche des Mythenmärchens und Dämonenglaubens liegt, beschränkt sich diese Wirklichkeit auf die bloße Verbindung des mythologischen Inhalts mit einer bestimmten Örtlichkeit 11); in der Stammessage, die von einem mythischen Ahnen des Stammes erzählt, verbindet sich die mythologische Vorstellung mit einem bestimmten Stamm oder Volk 12), in der Kultursage mit gewissen Kulturgütern und Einrichtungen der mensch= lichen Gesellschaft, deren Erfindung oder Einführung die Sage einem mythos logischen Kulturbringer zuschreibt 18). Alle diese niederen Arten der Sage treten in der form der Einzelsage auf; ihre Gestalten, die Ahnen und Kulturbringer, tragen noch ganz Gattungscharakter. Erst in der Heldensage perändert sich das: die Einzelsagen verbinden sich nun zum künstlerisch gestalteten Sagenkranze. Die Gestalt des helden gewinnt jest ein wirklich persönliches Gepräge; an die Stelle des von Zufall und Zauber umgebenen Märchen= helden tritt die Heldenpersönlichkeit und ihre großen Taten und Schicksale, Kampf und Sieg, Leiden und Untergang. In diesen helbengestalten der Sage spiegelt sich das Auftreten machtvoller Persönlichkeiten im geschicht= lichen Ceben der Bolker, wie denn auch die heldensage erst da entsteht, wo große geschichtliche Erinnerungen der Dölker vorhanden sind 14). Dennoch ist auch die heldensage noch ein durchaus poetisches Gebilde, in dem sich mythische und geschichtliche Elemente verbinden; je nachdem der eine oder der andere Saktor überwiegt, por allem je nachdem die Person des helden selber mythisch oder geschichtlich ist, kann man von einer mehr mythischen oder mehr historischen helbensage reden 15). In die Taten und Schicksale

des Sagenhelden aber greisen überall die Götter kämpsend, helsend, fördernd oder hindernd ein. Dadurch erhebt sich auf der einen Seite der Held über die gewöhnlichen Sterblichen hinaus und nähert sich als Heros dem Gotte 16); auf der anderen Seite verlieren die Götter, indem sie sich in die Kämpse und Interessen der Menschen einmischen, von ihrer dämonenhaften Schranken-losigkeit und gewinnen menschliche, heldenhafte Eigenschaften. So entsteht erst hier in der Sage das Bild wirklich persönlicher Götter 17). Nach seiner persönlichen Seite ist der Gott der idealisierte Held; was ihn vom Helden unterscheidet, ist sein für Menschen unzugänglicher Wohnort und sein unsterbliches Leben, welches ein Dorrecht der Götter ist 18). Aber diese in der Sage sich darstellende menschlich-persönliche Art ist doch immer nur die eine Seite der antiken Göttervorstellung; die andere Seite wahrt ihr Recht durch den Kultus, welcher den Gott über alle Schranken hinaus erhebt und ihm die dämonischen Eigenschaften des übermenschlichen Helsers und Rächers sichert.

1 Die Dichtersprache, ebenso wie die Kinderphantasie, bewahrt und schafft diese mythologischen Vorstellungen immer wieder. So beschreibt der Dichter die Sonne als Bräutigam, der morgens sein Liebeslager verläßt (Pf 19, 6); der Regenbogen erscheint als Wasse (Gen 9, 13ss.), die Blite als Pseile, der Donner als Stimme oder als Wagenrasseln; man erzählt, wie die Sonne in einem rosse bespannten Wagen über den himmel fährt, oder, wenn sie des Abends untergegangen, bei Nacht im Kahn über das Meer zurücksährt. | 2 Den Begriff des Naturmythus verwende ich im Sinne W. Wundts als Gegensatz zu dem des Seelenmythus. Wenn man unter Natur alles das versteht, was außerhalb des eigenen Bewußtseins liegt, so umfast bemnach der Naturmythus alle Mythen von Tieren und Pflanzen, Steinen, Bergen, Quellen, Flüssen, himmelserscheinungen u. dgl. | 3 Dies Verschlingungsmotiv wird dann gern auch auf irdische Vorgänge übertragen (z. B. Jon 2, 1. 11); ebenso das in primitiven Märchen beliebte Motiv von Sonne und Mond als zwei seindlichen Brüdern, welches sich in dem beliebten Märchenmotiv des seindlichen Brüderpaares (Sau und Jakob, Kain und Abel Gen 4, 1st., Peres und Jerach Gen 38, 27 st.) wiederzuspiegeln scheint. | 4 Ogl. II kön 2, 11; Gen 28, 12. | 5 In zahlreichen Sagen kehrt dies Glückss und Abenteuermotiv wieder, z. B. bei Joseph, Saul (I Sam 9 st.). | 6 Der Starke (z. B. Simson), der Kluge und der Dumme (z. B. Jakob und Sau). | 7 J. B. Gen 3, 14 st. | 8 Ogl. Anm. 13. | 9 So erscheint z. B. die Tierverwandlung, die ursprünglich einmal ein Vorzug war, Van 4, 30 als Strase. | 10 Eine jüngere Abart der Tiersabel ist die Pflanzenfabel, für die Ri 9, 8 st. (vgl. auch hef 17) ein Beispiel liefert. | 11 Erklärung seltsamer Naturzegenstände (Gen 19, 26), bemerkenswerter Grtlichkeiten (Gen 11, 9; 19, 24 st.) u. dgl. | 12 Diese mythischen der Stämme und Völker, auch der Geschlechter und liegt, so umfaßt demnach der Naturmythus alle Mythen von Tieren und Pflanzen, 12 Diese mythischen Ahnen der Stämme und Dölker, auch der Geschlechter und Städte, tragen bei den Hebräern wie auch bei den Arabern die Namen der ihnen entsprechenden Gruppen, sind also heroes eponymi. Beispiele: Kanaan, Imael, Moad, Ben-sammi (= Ammon), Kain, Israel und dessen zwölf Söhne, Chamor, Sichem und viele andere. Ogl. auch die sog. Völkertasel (Gen 10), den Stammbaum der Aramäer (Gen 22, 20–24), der Keturasöhne (Gen 25, 1–5), der Imaeliter (Gen 25, 13–15), der Edomiter (Gen 36), der Ifraeliten (Gen 46, 8–27). — Die Siktion solcher mythischer Eponymi vollzieht sich oft noch im vollen Lichte der Geschichte, wie bei der levitischen Priesterschaft, die sich erst im Cause der Königszeit — allerdings in Anlehnung an den verschollenen Wüstenstamm Cevi — einen Ahnsherrn "Cevi" schafte. 13 Beispiele: die erste Nahrung (Gen 2, 9), Kleidung (3, 7, 21), Ackerbau (2, 15; 3, 17–19. 23), Diehzucht, Musik, Schmiedekunst (4, 20 st.), Städtebau (4, 17), Kultus (4, 26), Weindau (9, 20), Fleischnahrung (9, 3), Ziegelbrennen (11, 3). | 14 Auf ifraelitischem Boden knüpft sich die Entstehung der Heldensage an die Eroberung Kanaans durch die hebräischen Stämme; es sind die Sagen von den

später fog. "Richtern", an die sich bann die icon gang in die gescichtliche Uberlieferung übergehenden Sagen von den Caten Sauls und Davids anschließen. | 15 Zur mythischen heldensage kann man den aus bunten Ortssagen und marchenhaften Schwänken zusammengesetzten Kranz der Simsonsagen rechnen, deren Held, der "Sonnenmann", rein mythisch ist, in denen sich aber lokale Streitigkeiten zwischen hebräern und Philistern widerspiegeln. Jur historischen heldensage dagegen gehören die Sagen von Barak und Debora, Gideon und Abimelech, im wesentlichen auch die von Chub und Jeftach, obwohl bei den letteren zweifelhaft ift, ob ihre helden hiftorische Gestalten find. Diese Sagen sind Erinnerungen an Stammeskämpfe einzelner Stämme (Isamar und Zebulun gegen die Kanaanäer, Manasse gegen die Midianiter, Benjamin gegen die Moabiter, Jeftach gegen die Ammoniter bezw. Moabiter). Auch die Josuafage, deren historischer hintergrund die Eroberung des mittleren Westjordanlandes durch die Ephraimiten ist, gehört hierher, obwohl auch die Geschichtlichkeit Josuas anfechtbar ist (vgl. im folgenden Erhurs Anm. 7). Aber auch diese historischen heldensagen find, was die Einzelfagen und ihre Stoffe anlangt, zu einem großen Teil rein mythologischen und märchenhaften Inhaltes. 16 Eigentliche Heroengestalten übermenschlicher Art kennt die he-bräische Sage in der überlieferten Gestalt nicht mehr; gegen solche Vorstellungen hat sich die jüdische Gottesanschauung sehr früh schon gesträubt. Aber hinter den mythischen Gestalten der hebräischen Sage, die jazu großem Teil übernommenes kanaanäisches und leht= lich besonders babnsonisches Gut ist, verbergen sich doch vielsach noch deutliche heroische Züge. So kennt die älteste jahvistische Sage noch die aus den Ehen der Göttersöhne und der Menschentöchter erzeugten Riesen (Gen 6, 1–4; vgl. Num 13, 33); Jüge eines tita-nischen Recken trägt gelegentlich Jakob (Gen 29, 1ff.; 32, 23 ff.). Auch die Vor-stellung des Urmenschen ('ādām="Mensch", 'änōs Gen 4, 26="Mensch"), die in der Sage im allgemeinen ganz vermenschlicht ist, geht zuletzt auf die fremdländische Dorstellung eines halbgöttlichen Urwesens zurück (vgl. hi 15, 7ff.; hef 28, 12ff.). 17 Die Entwicklung der Gottesvorstellung bei den Israeliten ist kein Einwand gegen diese Theorie von der Entstehung personlicher Göttergestalten. Der Jahve der Wüste hat noch wesentlich dämonenhafte Jüge; er ist Naturdämon und zugleich Schutzdämon des Stammes; erst unter dem Einfluß kanaanäischer Göttervorstellungen scheint er den Charakter eines höheren Gottes erhalten zu haben, dessen Gestalt, wie scheint er den Charakter eines höheren Gottessage, nach dem Dorbilde der helden personlichkeit gezeichnet ist. Deutlich zeigt sich das in der Schilderung des zum Kampf erschienenden Jahve in den eschatologischen Partien der Prophetenbücher. In der Sage tritt dieser Zug des kämpfenden helden bei Jahve zurück; wo er kämpft, erscheint er mehr dämonisch als heldenhaft (Gen 32, 23ff.; Ex 4, 24ff.; Dt 33, 8). Jedoch zeichnet auch die älteste jahvistische Sage den Gott noch ganz in menschlicher Gestalt: im Paradies bei der Abendkühle lustwandelnd (Gen 3, 8), die Tür der Arche Noc mit eigener hand zuschließend (Gen 7, 16), bei Abraham als Gast einkehrend und Fleisch und Milch genießend (Gen 18, 1ff.). | 18 Gen 3, 22 Wenn einzelne bevorzugte Lieblinge der Gottheit durch Apotheose unsterblich werden (Henoch Gen 5, 24: Elia II Kön 2, 11), so bestätigen diese Ausnahmen doch nur die Regel. (Benoch Gen 5, 24; Elia II Kön 2, 11), so bestätigen diese Ausnahmen doch nur die Regel.

## Erkurs: Die Gestalten der hebräischen Sagendichtung

Eine geschichtliche Überlieferung beginnt, wie bei allen Völkern, auch bei den Hebräern erst mit der Entstehung staatlicher Organisation. Was an Erzählungen über diesen Zeitpunkt hinausreicht, ist Sagendichtung. Die ältere Mythenforschung, welche den Göttermythus als Anfang der Entwickslung und Sage und Märchen als jüngere Entwickslungsformen desselben betrachtete, sah auch in den Gestalten der hebräischen Sage zumeist verblaßte, zu Menschen depotenzierte Göttergestalten. Seitdem die vergleichende Völkerkunde und Märchenforschung den umgekehrten Gang der Entwicklung wahrscheinlich gemacht hat, muß auch die Erklärung der hebräischen Sagens

gestalten andere Wege gehen?). Den Kern der Sagen bilden auch hier, wie überall, alte, meist weit verbreitete Erzählungsmotive, welche der reinen Märchendichtung entstammen. Diese Motive der reinen Dichtung haben sich in den Ortse, Stammese und Kultursagen mit den Dorstellungen lokaler Dämonen, mythischer Stammesahnen und Kulturbringer, in den heldensagen mit Elementen frühster geschichtlicher Erinnerung verbunden. Aus diesen verschiedenartigen Stoffen hat die genealogische Dichtung zuerst in mündlicher, dann in literarischer Überlieferung einzelne Sagenkränze, und dann durch deren Verknüpfung ein ganzes System sagenhafter Vorgeschichte des Volkes zusammengewoben, durch welches die Ahnen Israels mit denen der Nachbarvölker und schließlich der ganzen Menscheit verbunden werden und ihre Reihe bis zum Ansang der Welt hinausgeführt wird.

Diele der Sagengestalten sind ihren Namen nach heroes eponymi, also rein mythische Ahnen von Stämmen und Völkern, auch von Ge= schlechtern und Städten4); in ihren genealogischen Beziehungen spiegeln sich 3. C. historische Zustände, wie sie zur Entstehungszeit der Sagen bestanden 5). Einzelne Gestalten tragen Namen, die auf lokale Dämonen oder verschollene Götter hinweisen. Andere Gestalten der Sage dagegen find weder mythische Ahnengestalten noch verblafte Dämonen ober Götter, sondern reine Gebilde der poetischen Erzählungsdichtung. Das gilt im besonderen von den hauptfiguren der Sage, vor allem der Vätersage, deren Kern überall auf Motive reiner Märchendichtung zurückführt, die wie alle frühe Märchendichtung zwar mancherlei mythologische Motive des Zaubers und Dämonenglaubens enthält, deren helden aber rein menschlicher Art sind 7). Indem solche Gestalten der Erzählungsdichtung sich mit bestimmten Stätten des Candes verknüpften8), wurden sie vielfach zu Ahnen der umwohnenden Stämme und Geschlechter, deren angebliche Gräber man im Gebiete ihres Stammes zeigte ); unter Umständen konnte sich an ihnen auch ein Ahnenkult entwickeln 10). Zugleich wurden diese Ahnen vielfach gu Kulturheroen, denen man die Gründung der Heiligtumer und die Stiftung der dort geltenden Bräuche und Ordnungen guschrieb 11).

Auf germanistischem Gebiete wurde diese Theorie besonders von den Gebrüdern Grimm vertreten, auf alttestamentlichem von Goldziher u. a. Don derselben Doraussehung ging auch die seinerzeit einslußreiche astralmythologische Anschauung Ed. Stuckens und Hugo Wincklers und ihrer Nachsolger, Alfr. Jeremias und Erbt aus. Auch Ed. Meyer erklärt die hauptgestalten der Dätersage als ursprüngsliche Götter: Abraham deutet er, wie schon Cagarde, als den nabatäischen Gott Dusares (du-\*šsarā), was als Gatte der Sara verstanden worden sei; für Isaaks göttlichen Charakter weist er, wie schon andere vor ihm, auf den Kultnamen des Gottes von Beerseda "Schrecken Isaaks" (pahad jishāk) Gen 31, 42 hin, was er nicht als den Gott, vor dem Isaak erschrickt, sondern als den von Isaak ausgehenden Schrecken deuten will; einen Gott Jakob glaubt er, wie auch andere, in dem Kamen eines hyksokönigs Jkp-hr ("I ist zufrieden"; vgl. fnt-hr "knat ist zufrieden") zu sinden; aber die Lesung des Namens, wosür auch Jfpk-hr gelesen wird, ist unssichen. Den richtigen Weg hat hier hugo Grehmann (IAW XXX, 9ff.) gezeigt. Vgl. weiter Gunkel, Genesis, Einleitung & 4 und das Mürchen im Alten Testament 1917. I I Aus Charan in Mesopotamien, wohin der Eldssit auch Caban, den Aramäer der Jakoberzählung, versetzt (vgl. § 23 Anm. 13), wandert Abraham mit Cot nach Kanaan (Gen 11, 28—30; 12, 1ff.), und Abrahams Vorsahren wiederum

stammen aus Sinear (Babylonien Gen 11, 1-9), dem Kulturgentrum der vorderasiatischen Welt, welches barum als Urheimat der Menscheit gilt. Diese Dorstellungen stehen unter der Wirkung des auch sonst in den Sagen verbreiteten Einwanderungsmotivs; auch die Phöniker ergählten von der Einwanderung ihrer Vorfahren aus Babylonien ("vom erythräischen Meere" herod I 1; VII 89; vgl. Strabo XVI 3, 4. 27); auch der Gründer von Asdod soll von dort gekommen sein (Stephan. Byzant. 8. v. Άζωτος). Ahnlich ist die Sage von der Auswanderung Israels aus Ägnpten und ähnliches, 3. B. Am 9, 7, zu beurteilen. | 4 Dgl. § 14 Anm. 12. | 5 Bekanntlich bezeichnet der hebräer, ebenso wie der Araber, Dölker, Stämme und Geschlechter vorzugsweise mit singu-larischen Wörtern. Infolgedessen kann ein Satz, wie der des sterbenden Israel Gen 48, 22: "Der Bergrücken (hebr. \*\*skäm — Sichem), den ich dem Emoriter durch mein Schwert und meinen Bogen abgenommen habe", isoliert ebensogut von den Ifraeliten als Volk wie von einer Einzelperson verstanden werden. In dieser Sorm konnten also geschichtliche Catsachen sehr leicht vom Stamm oder Volk auf eine individuelle Ahnenfigur übertragen werden. Dennoch ist eine konsequente Umsetzung der Ahnensage in Stammesgeschichte, wie sie vielsach versucht worden ist und immer wieder versucht wird, ein ichwerer Irrtum; gerade die echtesten und altesten Bestandteile der Sagen, vor allem auch die hauptgestalten der Dätersage, wehren sich gegen eine solche Ausdeutung. Was sich an historischer Wirklichkeit in der Ahnensage spiegelt, sind im allgemeinen nicht Erinnerungen an historische Begebenheiten, sondern Darstellung späterer Justände und Beziehungen der Stämme zueinander. | 6 So ist Debora ("die Biene"), die Amme Rebekkas, deren Grad unter dem Klagebaum bei Betel gezeigt wurde (Gen 35, 8), vielleicht ursprünglich ein in Ciergestalt vorgestelltes Baumnumen. Ahnlich steht es wohl auch mit Rachel ("Mutterschaf"), deren Grab in Sphrat lag (Gen 35, 16ff.; 48, 7; I Sam 10, 2; Jer 31, 15). Auch Lea und Rebekka sind vielleicht ursprünglich Tiernumina (vgl. § 9 Anm. 1). Fremdländische Götternamen hat man vermutet in Sara und Milka Gen 11, 29 (Namen der Göttinnen von Charran), Tärach Gen 11, 24 ff. (Name des nordsprischen Gottes Tarhu), Nachor Gen 11, 22 ff. (Name eines aramäischen Gottes Nahar) und manchen anderen. Daß manche Namen von Bölkern, Stämmen und Geschlechtern gugleich Götternamen sind, wie Assur, Edom, Gad (Glücksgott), Je'usch Gen 36, 18 (Name des arabischen Gögen Jagūt), kommt für die Frage kaum in Betracht. | **Z** Die Namen Abram, Isak, Jakob, Joseph sind als solche einfache Personennamen, die 3. C. auch sonst vorkommen: Abram ist dasselbe, wie der sonst übliche hebräiche Name Abiram (vgl. akkad. Abirāmu); zu Jakob vergleicht man akkad. Jahkub-ēl. — Was die von ihnen erzählten Sagen anlangt, so ist die älteste und allein selbständige, aber nur noch als Bruchstück in den jahvistischen Zusammenhang aufgenommene Abrahamsage die von der Bewirtung der drei Männer und der Verheisung des Sohnes Gen 18, 1—15; es ist offenbar eine Wanderlage, zu der nach Gunkels Nachweis die griechische Erzählung von Hrieus und der Geburt des Orion eine nah verwandte Parallele dietet. Don Isaak gibt es nur eine selbständige Sage, die von seiner Opserung Gen 22, 1—19, zu der die phönikische Sage von El, der durch Schlachtung seines einzigen Sohnes das Kinderopfer begründet (Philo von Bysblos bei Euseb. pr. ev. I, 10), zu vergleichen ist; es handelt sich um eine ossenbar erst sekundar mit Abraham und Isaak verbundene Kultsage. Die ältesten Erzählungen von Jakob find die noch gang märchenhaften Jugendgeschichten von Jakob und Cau und dann die Jakob-Labangeschichten, die beide das Thema von dem klugen, listenreichen hirten behandeln (vgl. Gunkel, Preuß. Jahrbb. 1919, S. 339ff.); es ist das alte Motiv vom Klugen und vom Dummen. Ob und wie dies Brüderpaar mit dem phönikischen Jäger Usoos und seinem feindlichen Bruder Samemrumos, zwei Riesen der Urzeit, die nach ihrem Tode durch heilige Pfähle, Malsteine und Jahresseste verehrt wurden (Philo von Byblos l. c.), zusammenhängt, ist nicht durchsichtig. Joseph, den die Sage zum Vater der zwei Stämme Manasse und Ephraim gemacht hat, ist erst in der künstlichen Genealogie zum Stammesnamen geworden; urbringlich ist Joseph eine reine Möncharieur. Ihrlich steht de mit Cot. das die San sprünglich ist Joseph eine reine Märchenfigur. Khnlich steht es mit Cot, den die Sage jum Dater von Moab und Bens'ammi (Ahn ber 'Ammoniter bene ammon) macht. Rein mythisch ist wahrscheinlich auch die Gestalt des Kriegshelden Josua, den die Sage

mit den Kämpfen um die Eroberung des mittleren Westjordanlandes verbunden hat, ebenso wie die vielfach burleske Gestalt Simsons, des "Sonnenmannes" (šämäš—"Sonne"). **8** Abraham wohnt in der Nähe von Hebron bei der Cerebinthe von Mamre Gen 13, 18; 18, 1 ff. (der hebr. Text hat den Singular aus dogmatischem Grunde in den Plural verändert, daher Luther: "Hain Mamre"), der "ogygischen Eiche" (Jos. ant. I 186; bell. IV 533) auf dem schon im 10. Ihrh. in der Liste des Pharao Schoschenk erwähnten "Selde Abrams"; der von Juden, Christen und Heiden verehrte heilige Baum stand die ins 4. Ihrh. n. Chr. (vgl. bes. Eus. onom. 210; Sozom. h. e. II, 4). Reste von der gewaltigen frührömischen Temenosmauer des einstigen Heiligtums sind noch heute in ramet el-chalil erhalten. — Abrahams Frau Sara (Sarai) hat ihr angebliches Grab in der höhle Makpela bei hebron (Gen 23), die Jes 51, 1 als "Brunnenschacht" bezeichnet wird. Nach P zeigte man dort später auch die Gräber Abrahams, Isaaks, Rebekkas, Jakobs und Ceas (vgl. Jos. bell. IV 532). Über der höhle erhebt sich heute das mohammedanische heistgitum (haram), dessen Fundamente in römische Zeit zurückzugehen seinen. Jsaak wohnt in Beerseba (Gen 26, 25; 28, 10), dessen Gott "der Gott Jsaaks" (Gen 46, 1) oder "der Schrecken Isaaks" (Gen 31, 42) heißt. — Die Gestalt Jaskobs, den die Sage mit dem mythischen Ahnen Israels identissiert hat, haftet nicht an einem einzigen Orte, sondern ist mit zahlreichen ifraelitischen Heiligtumern verbunden. Im Jahvisten sind es besonders oftjordanische Stätten: Gilead (Mispa) Gen 31, 44-54; Machanaim Gen 32, 2-3; vgl. 32, 8; Pnuel (Pniel) Gen 32, 23-33 und Goren Haatad Gen 50, 10f., wo sein Grab gezeigt wird; doch hat auch in der-jahvistischen Sage Jakob bereits als Lieblingsfrau die westjordanische Heroine Rachel. Im Elohisten ist Jakob auch mit allerlei westjordanischen Kultstätten verknüpft: Betel, Bohim, Ephrat, Sichem (Gen 28, 10-22; 35, 6f. 8. 14. 16ff.; 33, 18-20; 35, 1-4), doch sind diese Verbindungen wohl jünger, da in Bokim ('elon bakut "Klagebaum") das Grab der Debora, in Ephrat das Grab Rachels (1.0. Anm. 6), in Sichem das Grab Josephs (Jos 24, 32) ist. — Zu Rachel ("das Mutterschaf") vgl. oben Anm. 6. — Zu Joseph, dessen Grab in Sichem gezeigt wurde (Jos 24, 32), vgl. oben Anm. 7. — Zu Cot, dessen Gestalt an der Gen 19, 30 genannten höhle zu haften scheint, vgl. oben Anm. 7. — Die Gestalt Josuas, dessen Grab man in Timnatcheres zeigte (Jof 24, 30), ist im hügeligen Westabhang des Gebirges Ephraim zu hause, vgl. oben Anm. 7. — Nicht weit davon wurzelt auch die Gestalt Simsons "des Sonnen= mannes", dessen Grab zwischen Sor'a und Eschta' ol gezeigt wurde (Ri 16, 31); auf alten Sonnenkult in dieser Gegend weisen die Ortsnamen Betschemesch (I Sam 6, 14. 18), Harcheres (Ri 1, 35) und Timnatcheres (Ri 2, 9; vgl. Jof 19, 50; 24, 30). | **9** Das genealogische Spstem der Sage erklärt sich wesentlich geographisch. So wurde Rachel, beren Grab in Ephrat an der ephraimitisch-benjaminitischen Grenze gezeigt wurde, zur Ahnin der zwei "Josephstämme" Manasse und Ephraim und des südlich angernzenden Stammes Benjamin (ban-jamin "der Südliche"). Da hier das politische Zentrum des alten Israel war, wurde Kachel die Lieblingsfrau Israels, des eponymen Ahnen des Volkes. Indem man diesen dann mit Jakob identifizierte, wurde Jakob 3um Dater der zwölf Stämme und seine andere Frau Cea und seine zwei Kebs= weiber Jilpa und Bilha zu Stammüttern der übrigen Stämme. Als Amme Rachels erscheint ferner Debora, deren Grab nicht weit von Ephrat lag (vgl. das Grab der Amme des Dionns bei Skythopolis Plinius h. n. V 18, 16). Als Bruder Israels= Jakobs tritt der mit Esau gleichgesetzte Edom auf, der Eponymus der südlich an Israel grenzenden Edomiter. Beide werden zu Söhnen des an der israelitischedomitischen Grenze in Beerseba lokalisierten Isaak. Dieser ist wiederum halbbruder Ismaels, des Eponymus der in der südlichen Wüste wohnenden Ismaeliter. Jum Dater Ismaels und Isaaks wird endlich Abraham in Mamre bei hebron gemacht; dessen Frau ist die hebronitische Heroine Sara, und sein Neffe der in (Sodom und) Moab lokalisierte Cot, der zum Ahnen der Moabiter und Ammoniter wird. Schlieflich knüpft die genealogische Dichtung auch noch die Verbindung mit den urfprünglich öftlich von Palaftina in der Wuste ansassigen Aramaern (Gen 29, 1) durch die Figur des Aramäers Caban, dessen Schwester Rebekka ist und zu dessen Töchtern nun Cea und Rachel werden. — Ähnlich wie bei diesen Gestalten der

Dätersage liegt es auch bei Simson, dem der Eponymus des danitischen Geschlechtes Manoach in Sor'a zum Vater gegeben wird. | 10 Ein Kult an den Gräbern dieser Ahnen scheint 3. B. durch Gen 35, 14 bezeugt zu werden, falls sich dieser Vers auf das 35, 8 genannte Grab der Debora bezieht. Auch aus Jes 51, 1 f.; 63, 16; Jer 31, 15 darf man wohl schließen, daß die Ahnen (Abraham, Sara, Israel, Rackel) unter Umständen als Nothelser angerusen wurden. Zu vergleichen ist eine Nachericht des Uranios (bei Stephan. Byzant.) über das nabatäische Oboda im Süden Palästinas (heute chirbet abde), wo man das Grab eines angeblichen Königs Obodas, asso eines heros eponymus, zeigte, den "die Bewohner sür einen Gott halten". | 11 Als Gründer ifraelitischer heiliger Gottessizze gilt besonders Jakob (Iraeli, vgl. oben Anm. 8; neben ihm aber auch Abraham (Gen 12, 7, 8; 21, 33), Issua (Jos 5, 13 ff.), Gideon (Ri 6, 24; 8, 27), Samuel (I Sam 7, 12) u. a. Die Rechtsordnungen am Brunnen von Beerseba galten als Stiftung Isaaks (Gen 26, 19 ff.). Das heiligtum von Kadesch und dessen heilige Institutionen werden auf Mole zurückgesührt (Ex 17, 2ff. 15 u. a.).

## § 15. Göttersage

Die Göttersage ist, wo sie isoliert erscheint, keine eigentlich selbständige Sagenform, sondern nur eine in die ichrankenlose Sphäre dämonischer Macht übersette Sorm der Heldensage oder ein ins Dämonische vergrößertes Spiegelbild menschlicher Verhältnisse. Zwei Vorstellungen treten dabei vor allem hervor: die vom Götterstaat und die vom Kampf der Götter gegen andere feindliche Mächte. über die Dielheit der Götter erhebt sich ein oberster Gott, ein Götterkönig, der die anderen Götter als eine göttliche Ratsversammlung um sich vereinigt1). In ihr wird über das Schicksal der Menschen, insbesondere auch einzelner Lieblinge der Götter Beschluß gefaßt. So wird die Götterwelt zu einem Abbild des monarchischen Aber wie die Ordnung des Staates durch Kampf und Sieg über feindliche Mächte begründet wurde, so der Götterstaat und die bestehende Weltordnung durch den Kampf gegen die der Ordnung widerstrebenden Naturdämonen, die Mächte des Chaos. In diesem nach dem Bilde der heldensage gezeichneten Urkampfe gegen die Dämonenwelt erscheinen die Götter selbst wieder als Naturdamonen, ausgerüstet mit den Waffen des Bliges und Donners, der Wolken und Winde2). Das Ergebnis des Kampfes ist die Entstehung der vorhandenen Welt. So enthält die kosmogonische Sage, welche auf der Stufe der Halbkultur durch die anthropogonischen Mythen vorbereitet ist<sup>3</sup>) und die die hebräer aus dem vorderasiatischen Kulturgebiet übernommen haben4), als zwei regelmäßige Bestandteile die Vorstellungen des Chaos und des Götterkampfes. Das Chaos (Gen 1, 2) erscheint einerseits als die Urfinsternis, aus der zuerst das Licht hervorbrach - das Bild des anbrechenden Weltmorgens -, andererseits als gähnende Ceere oder als unergründliche Wassertiefe, aus der die Dinge durch Sonderung hervorgegangen sind - das Begrenzte aus dem Grenzenlosen und Ungeordneten 5). Die Vorstellung von dem der Ent= stehung der Welt vorangehenden Götterkampfe wirkt indes weiter nach in dem Gedanken einer dauernden Bedrohung der Welt durch die feindlichen Naturelemente; das findet seinen Ausdruck in der weit verbreiteten Sintflutsage 6). Und wie die Sintflut als Wiederkehr des vorweltlichen Chaos und

ihr Ende als Beginn eines neuen Weltzeitalters gedacht wird, so bildet sich schließlich auch die Idee vom Weltuntergang, auf den dann eine neue Schöpfung und eine Wiederkehr der Urzeit folgen soll.

1 Ausgebildet findet sich diese Vorstellung eines Pantheons mit monarcischer Spige 3. B. bei den Babyloniern. In verblagter Sorm kennt auch die Jahvereligion diese Vorstellung, wenn hier Jahve und die ihn umgebende Ratsversammlung beschrieben wird (Jes 6, 1 ff.; I Kön 22, 19 ff.; hi 1, 6–12; 2, 1–6; vgl. Gen 1, 26; 3, 22; 11, 7; Jer 23, 18; hi 15, 8; Sach 3, 1 ff.). | **2** Im babylonischen Weltschöpfungsepos ist es Marduk, der so gegen Tämat, das die Wassertiefe darstellende Chaose tier, und ihre dämonischen Helfer kämpft und aus deren Leibe Himmel und Erde schafft. Diese und verwandte Mythen, auf Jahve übertragen, spiegeln sich in zahlreichen poetischen Schöpfungsbeschreibungen der hebräischen Literatur. Ogl. bes. 5. Gunkel, Schöpfung und Chaos in Urzeit und Endzeit. 2. Aufl. 1921. | 3 Vgl. § 9 Anm. 7 und 8. Eine eigentliche Kosmogonie pflegt auf jener Stufe der Halbekultur noch zu fehlen; statt ihrer finden sich nur einzelne Elemente von Ursprungssmythen, wie die den Phönikern bezeugte (auch Gen 1, 2 nachwirkende) Dorsuchten stellung von der Ausbrütung der Welt aus einem Ei. Auf dieser Stufe stehen auch die ältesten hebräischen Erzählungen von der Formung des Menschen aus Conerde (Gen 2, 7) oder von der Bildung des Weibes aus den Rippen des Mannes (Gen 2, 21 f.). ADie kosmogonische Sage der Hebräer ist, wie die Ursagen im allgemeinen, kanaanäisches Cehngut und dieses wieder ein Bestandteil der allgemeinen, vor allem babylonisch beeinfluften vorderasiatischen Kultur. Mythus am nächsten verwandt erscheint die Kosmogonie der Phöniker, von der sich fragmentarische Berichte aus Philo von Byblos, Eudemos und Mochos erhalten haben. Das Chaos (hebr. töhü wäböhü "wüste und seer") erscheint bei Philo von Byblos als ein Weib Bααυ, und die Wassertiefe (hebr. tehöm) entspricht dem babylonischen Chaosdrachen Tiāmat. | 5 In diesen kosmogonischen Sagen liegt der erste Ansang spekulativer Bemühungen um das Weltproblem, deren direkte Fortsethung sich in der ionischen Naturphilosophie zeigt, welche die Welt aus dem Wasser (Thales), aus dem Grenzenlosen (Anaximander) oder aus der Luft (Anaximenes) entstehen ließ. Der Versasser der jüdischen Priesterschrift Gen 1—2, 4a verzichtet auf jede Spekulation dieser Art, indem er salt alle mythologischen Elemente beseitigt und einen rein religiosen Schöpfungsbericht gibt. | 6 Die hebräische Besetrigt und einen tein teingiosen Sasoppungsveriast giot. Ich hebräische Sintslutsage ist ein Ableger der babylonischen, die sich auch sonst über Vorderasien verbreitet zu haben scheint. I Die Idee von den Weltzgeitaltern ist vor allem durch die babylonische Astrasteligion ausgebildet worden. Sie spielt in die Geschichtskonstruktion der Priesterschiedinein, welche die Geschichte in vier Zeitalter einteilt, die mit Adam, Noah, Abraham und Mose Geschieden. beginnen. Mit diefer Idee der Weltzeitalter kann fich dann die Dorftellung von der glücklichen Urzeit (dem Leben des Urmenschen im Göttergarten, dem Paradiese, und seiner Verstoßung daraus) verbinden und so die Idee einer allmählichen Versichlechterung der Welt entstehen (goldenes, silbernes, ehernes, eisernes Zeitalter Dan 2, 31 st.). Bon einer Götterdämmerung wissen weder die semitischen Religionen, noch überhaupt irgendeine Religion etwas. Die allein in der Edda (bef. Völuspå) sich findende Dorstellung von einem künftigen Untergang der germanischen Götter entstand erst unter christlichem Einfluß (Sophus Bugge u. a., zulezt Arel Olrik). | 9 Diese Gedanken, die den älteren Hebräern noch fremd waren, bilden den hintergrund der späteren, durch fremde Ideen beeinflußten Eschatologie.

#### § 16. Heilbringerlegende

Eine Unterart der Sage ist die Legende; ihr besonderes Merkmal ist die Gestalt des Heilbringers.). Der Vorläuser des Heilbringers ist der Held des Kulturmärchens, der den Vätern in der Vorzeit die Güter und Hilfsmittel des Lebens, vor allem die Kenntnis des Zaubers gebracht hat.

Diese Kulturbringer des Märchens sind anfangs vielsach mythische Sabelwesen, Dämonen oder Tiere<sup>2</sup>), sodann auch Menschen<sup>3</sup>), vornehmlich die Urväter des Stammes selbst. Diese Urväter gelten daher als mächtiger und weiser als die Späteren; man denkt sie sich gern als gewaltige Riesen<sup>4</sup>)

oder als außerordentlich langlebend 5).

Im Unterschied von diesen unpersönlichen Kulturbringern des Märchens ist der heilbringer der Legende, ebenso wie der Sagenheld, eine eigentlich persönliche Gestalt, deren Ausprägung mit der Berbindung der Einzelmarchen jum Legendengyklus hand in hand geht. Schon die vornehmsten Gestalten der Dätersage, besonders Jakob, auch Abraham, erheben sich, indem sie im Rahmen des Sagenanklus die Rolle von Kultstiftern annehmen, in gewissem Make zu Legendenhelden b. Die eigentlichen Legendenhelden der hebräischen überlieferung aber sind Mole, Elia und Elisa, wäter auch Jesaja und andere Propheten?). Die Legenden über sie sind meistenteils Zauber- und Wunderlegenden; in dieser hinsicht bewahrt die Cegende im Unterschied von der Sage dauernd ihre Beziehung zum alten Zaubermärchen, von dem sie sich einmal abgezweigt hat8). Neben den Recken von außer= ordentlicher Körperkraft<sup>9</sup>) tritt daher in der Legende vor allem der weise Zauberer, Gottesmann oder heilige. Das heil, welches der held der Legende bringt, besteht zum Teil in einfachen Zauberhandlungen: Beilzauber, Regenzauber u. dgl., zum Teil aber auch in der Begründung oder Reinigung des Kultes. Als Gründer des levitischen Kultes von Kadesch und weiterhin des in gang Ifrael geltenden Priesterrechtes erscheint Mose 10). als Kämpfer gegen den fremden Baaldienst und als Reformatoren des Jahvekultes Elia und Elisa<sup>11</sup>). Diese Legendenhelden sind teils rein mythische Gestalten, teils historische Personen, auf die ein mythischer Charakter übertragen ist.

Auch der Gott kann die Funktion des heilbringers übernehmen. Er selber offenbart sich, indem er seinen Namen kundgibt 12). Dor allem begründet er als Volksgott die nationale Existenz seines Volkes durch eine grundlegende heilstat; dies ist sür Israel die Befreiung aus der ägnptischen Knechtschaft und die Führung durch die Wüste ins Gelobte Cand. Diese heilstat wird nun im Kulte verherrlicht; sie bildet die eigentliche Kultlegende, vor allem die des Päsachsestes 13). Neben diese geschichtliche heilstat tritt dann später als eine zweite grundlegende heilstat die Schöpfung der Welt und die Begründung der Weltordnung, die nach dem Mythus als Besiegung der Chaosmächte und Thronbesteigung des Weltgottes gesseiert wird; sie ist, wie es scheint, die Kultlegende des späteren Neujahrssssesses gewesen 14). Dieser Gedanke ist dann zuletzt in die Endzeit überstragen worden; der Gott wird zum Bringer des zukünstigen ewigen heiles,

aum heiland und Erlöser 15).

<sup>1</sup> Ogl. dazu K. Brensig, die Entstehung des Gottesgedankens und der Heilbringer 1905; P. Ehrenreich, Götter und Heilbringer 1906. | 2 Dämonen als Lehrer des ersten Zaubers, der Heilmittel und Schnuckamulette Hen 7, 1; 8, 1–4. In Gen 3, 1 st. ist es die alle Ciere an Klugheit übertreffende Schlange, welche den ersten Menschen zur Erlangung der "Erkenntnis von Gut und Schlimm" verhilft,

durch die sie "wie Götter" werden. In der babylonischen Sage ist es ein aus dem Roten Meere hervorkommendes mischgestaltiges Sabelwesen Dannes', welches die Menschen zuerst über die Buchstaben, Wissenschen, Kunst, Städtes und Tempelbau, Gesehe, Landvermessung, Saat und Ernte u. a. belehrt (Berosso bei Euseb., Chron. I S. 13f. ed. Schoene). | 3 So führt Jabal Jeltbau und Diechzucht ein, Jubal die Musik, Tubal-Kain die Schmiedekunst (Naama vielleigt das Dirnengewerbe) Gen 4, 20–22; Kain erbaut die erste Stadt 4,17, Enosch rust zuerst den Namen Jahves an 4,26, Noah ersindet den Weinbau 9,20, die Erbauer Babels die Jiegelsfabrikation 11,3. Im Paradiese ist es der Gott selbst, der den Menschen die ersten Fellröcke macht 3,21; auch den Ackerbau lehrt Jahve den Menschen Jes 28,26. A Dgl. § 9 Anm. 13. Daher werden die Totengeister (resäsm) mit den Riesen gelegentlich identissziert (Gen 14,5; 15,20; Dt ff. 2, 11. 20; 3, 11. 13; 30s 12,4; 13, 12; 17, 15). | 5 Außerordentliche Cebensalter die den Urvätern der Priesterschrift Gen 5; val. aber schon Gen 6,3. Noch wett höhere Jahlen nennt die babulonische Roten Meere hervorkommendes mischgestaltiges Sabelwesen Bannes, welches die Gen 5; vgl. aber icon Gen 6, 3. Noch weit höhere Jahlen nennt die babylonische Sage (Euseb., Chron I S. 7ff. ed. Schoene). | **6** Ogl. Exkurs zu § 14 Anm. 11. **7** Ju Mose vgl. § 26; zu Elia und zu Elisa § 40; zu Jesaja II Kön 18, 13—20, 19. **8** Wenn das Wunder in der Legende in stärkerem Maße herrscht als in der Sage, so liegt das daran, daß das Heil selber stets als Wunder empfunden wird. **9** Auch dieser dus dietah, duf dus heit seinbet seins water eindstaden wird. I kauf bieser dug fehlt den Cegendenhelden gelegentlich nicht, vgl. Dt 33, 8 (Ex 4, 24 ff); Gen 32, 23 ff. | 10 vgl. § 26. | 11 vgl. § 40. | 12 Ex 3, 14. Anders im Kulturmärchen, wo der Mensch den Namen des Gottes entdeckt Gen 4, 26. | 13 diese Kultlegende gibt natürlich nicht den ursprünglichen Sinn dieses Sestes an, sondern ist erst allmählich dem Feste beigelegt worden. Doch muß das schon relativ früh geschehen sein, wie die Verbindung des Motives vom Wüstenfest (Ex 5, 1 u. a.) geschehen sein, wie die Verbindung des Motives vom Wüstensest (Ex 5, 1 u. a.) und dessen weitere Wucherung, die Tötung der ägnptischen Erstgeburt, mit der Auszugslegende beweist. Später ist auch das Laubhüttensest worden (Lev 23, 43), und schließlich im Talmud (Pes 68b) ist das sogar mit dem Psingsteste geschehen (indem diese als Erinnerung an die Sinaigesetzgebung gedeutet wurde). 14 Ogs. S. Mowinckel, Tronstigningssalmerne og Jahves tronstigningssest in Norsk Teologisk Tidskrift 1917. Die Aussührung aus Ägnpten und die Schöpfung der Welt sind die beiden, ost in Parallese zu einander gestellten Themen der kultischen Lyrik im Psalmbuch. 15 Die Ausbildung dieser eschatologischen Gebanken fällt jedoch erst in eine ziemlich späte Zeit und ersolgt zum Teil unter fremden (bes. parsistischen) Einssüssen. Zu den heilsgütern der Endzeit gehört auch ein ideales Königtum. Einen Meliigs-König. der selbst veilbringer wäre. Kennt ein ideales Königtum. Einen Messias König, der felbst Beilbringer mare, kennt das Judentum der altestamentlichen Literatur noch nicht.

## § 17. Jenseitsvorstellungen

Der primitive Seelenglaube kennt wohl ein Fortleben der Seele nach dem Tode, aber er denkt sich die Seele an den im Grabe liegenden Körper oder an die Nähe des Grabes gebunden. Vorstellungen von einem jenseitigen Aufenthaltsorte der Totenseelen entwickeln sich erst unter der Wirkung des naturmythologischen Weltbildes mit seinem Gegensahe von himmel und Unterwelt.). Die ältere unter diesen Jenseitsvorstellungen ist die von der Unterwelt als dem Cande der Toten, während der himmel erst auf weit späterer Stuse unter dem Einsluß von Ekstase und Vision zum Ausenthaltsorte der Seelen geworden ist. Die Vorstellung einer im Gegensah zur lichten Oberwelt stehenden unterirdischen Welt?) ist offenbar angeregt durch den Anblick der untergehenden Sonne, die unter dem horizonte verschwindet. Durch Assimilation dieses Motivs an die Grabesvorstellung.) entstand das Bild des unterirdischen Totenlandes.), welches

dunkel und schattenhaft, kühl und schweigend b) ist wie Nacht und Grab, und dabei grauenpoll wie der Dämon des Toten. Im übrigen aber ist das Totenland ein schemenhaftes Abbild des Diesseits: Aussehen und Tracht ihrer Bewohner sind, wie sie im Leben waren b; dort ruben die Recken. das Schwert unter dem haupt, den Schild über die Beine gedeckt "); die Könige sigen auf ihren Thronen8), und auch die Unterschiede der Bolker und Stämme bestehen hier fort9). So wird das Totensand ein Reich für sich, eine Sestung mit Toren, Schloß und Riegeln 10), und über dies Reich herrschen — ein Gegenstück zu den aus Wetter- und himmelsdämonen erwachsenen himmelsgottheiten - die furchtbaren Gottheiten der Unterwelt, die aus Dämonen der Tiefe hervorgegangen sind. Vorzugsweise ist es eine weibliche Gottheit, die als Beherrscherin der Unterwelt vorgestellt wird; eine solche verbirgt sich offenbar auch hinter der hebräischen Bezeichnung Unterwelt Be'ol 11), von deren gierigem Rachen die Rede ift 12) und die bei den Dichtern oft gang personisiziert erscheint 18). Wie der Tod unwiderruflich, so ist die Unterwelt ein Cand der Nimmerwiederkehr. durch unzugängliche dunkle Gemässer von der Welt des Lichtes getrennt 14). Bis zu ihren Toren, zu den Wassern des Todes, mag die in Ohnmacht und Krankheit den Körper verlassende Seele wohl einmal gelangen und noch von dort gurückkehren 15); wer aber einmal ins Totenreich selbst ein= gegangen ist, der kann nicht wiederkommen; auch der Zauber kann eine Totenseele höchstens für einen Augenblick wieder heraufbeschwören 18). Selbst die Götter der Oberwelt haben keine Macht über das unterirdische Reich der Toten, auch Jahre nicht 17).

Diese alten Anschauungen über das Totenreich haben sich erst in verhältnismäßig später Zeit gewandelt. Mit dem Sortschritt der Kultur ift die furcht por dem Tode gestiegen; dadurch wurde der hades einerseits immer mehr zum Orte der Schrecken 18), andererseits entwickelten sich besonders in den großen Kulturreligionen Kulte der hadesgottheiten, durch deren Anrufung die Kultgenossen Befreiung von den Schrecken des Jenseits und ein sorg= und schmerzsoses Dasein nach dem Tode zu erlangen suchten 19). In das Judentum haben Vorstellungen von einem besonderen Orte der Seligen im hades erst in später hellenistischer Zeit gelegentlich Eingang gefunden 20). Diese Vorstellungen von einem unterirdischen Elnsium sind aber, wie auch auf hellenistischem Boden, meist guruckgedrängt durch die von einem qua künftigen Ceben der Seligen im himmel, welcher das Reich der himmlischen Götter ist. Neben dem himmel erscheinen in den Religionen Vorderasiens der im Norden gelegene Götterberg 21) und der Göttergarten 22), das Paradies, in dem einst der Urmensch ein göttergleiches Dasein führte, bis er von dort verstoßen wurde 28). Don einem Sortleben der Seelen an diesen Orten der Götter aber weiß das israelitische Altertum nichts; der Zugang zum Wohnsit der Gottheit ist den Menschen bedingungslos verwehrt, ebenso wie die Unsterblichkeit, die das Vorrecht der Götter ist 24). Wenn von einzelnen Lieblingen der Gottheit, wie henoch und Elia, erzählt wird, daß sie zur Gottheit oder zum himmel entrückt und unsterblich geworden seien 26). so sind das Ausnahmen der muthologischen Legende.

1 Einen übergang zwischen der Diesseits- und der Jenseitsvorstellung bildet jene bei Naturvolkern vorkommende, an die gemeinsame Begrabnisstätte (Mekropole) sich anschließende Dorstellung von einem besonderen Geisterdorf, oder auch die Dorftellung von einer im fernen Westen (in der Gegend des Sonnenuntergangs) liegenden Toteninsel. Aus der hebräischen überlieferung ift jedoch darüber nichts bekannt. 2 hebr. se'ol; auch die alten Araber kennen die Dorftellung der Unterwelt (sa ub). 3 Daher heißt die Unterwelt auch "Grube" (bor). | 4 Beide Dorstellungen vom Aufenthalt der Seelen im Grabe und in der Unterwelt bestehen bei den Hebräern vol. 3. B. Pi 18, 6. | 15 3. B. Pi 16, 10; 30, 4; 86, 13. Darüber geht auch I Sam 2, 6 nicht hinaus. | 16 I Sam 28, 4ff. | 17 Wie machtlos die Himmelsgötter im allgemeinen dem hades gegenüber sind, zeigt sich 3. B. in der babylonischen Sage von der hadesfahrt der Ischtar, die, obwohl selbst die mächtigste Göttin, doch nur mit größter Schwierigkeit durch besondere Bemühungen des Gottes Ea aus dem Totenreiche befreit werden kann. Wenn Amos den höchsten Grad der Macht Jahves beschreiben will, so sagt er, daß Jahve die Flüchtigen selbst aus Scheol wieder zurückrauben könne (Am 9, 2) — ein Teichen, daß Scheol an sich nicht zu seinem Machtbereiche gehört. An sich haben die Götter der Oberwelt mit jenem unterirdischen Reiche nichts zu tun. Im Schöpfungsberichte (vol. Gen 1; ps 104) ist von einer Erschaffung der Unterwelt nicht die Rede. Eine Anrufung Jahves ist dort unmöglich (Pj 6, 6; 30, 10; 88, 11–13; 115, 17; Ies 38, 18). | **18** Ogl. 3. B. hi 18, 14. | **19** Oorangegangen ist hier besonders der ägnptische Osiriskult. | **20** Ogl. 3. B. hen 22. hier wird auch die Unterwelt zuerst zum Orte der Dergestung, und zwar in diesem Salle einer doppelten Dergeltung, mahrend dort, wo ein Sortleben der Seligen im himmel (ober auf der künstigen Erde) angenommen wird, der händes zum bloßen Strasort, zur hölse wird. | 21 Jes 14, 13 vgl. Pi 48, 3; hes 28, 14. 16. | 22 Der Garten in Eden ist der Wohnsitz des Gottes selbst (Gen 3, 8). | 23 hes 28, 11 ff.; Gen 3. | 24 Gen 3, 22. Der Unsterblichkeitsglaube ist der gessamten altzestamentlichen Citeratur unbekannt; mit Unrecht finden manche Forscher (3. B. B. Duhm) benfelben in den Pfalmen 39, 49 und 73 bezeugt. | 25 Gen 5, 24; II Kon 2, 11.

### § 18. Die Entstehung des religiösen Kultes

Weder das mythische Denken des Naturmenschen und die aus ihm erwachsenden Seelen- und Naturmythen noch das in individuellen Zauber- handlungen bestehende Zauberwesen dieser primitiven Stuse können als Religion bezeichnet werden. Religion entsteht, wie auch ihr Name besagt<sup>1</sup>), erst da, wo sich aus jenen beiden Saktoren geregelte Anschauungen und Bräuche entwickeln. Diese Regelung aber ist, wie die Entstehung aller Normen des Brauches, der Sitte und des Rechtes, an die Gemeinschaft gebunden. Schon im primitiven Zauber- und Dämonenkulte besteht die Tendenz, daß die individuellen und ungeregelten Zauberhandlungen zu normativen Bräuchen einer größeren Gemeinschaft werden und als solche

sich forterben. Diese Tendenz steigert sich, wo die Gemeinschaftszwecke zum Inhalte des Kultes werden. In gewissem Sinne gilt dies schon auf der Stuse des hirtenlebens von Jagd und Krieg, die indes noch auf der Grenze zwischen individuellem und gemeinschaftlichem handeln stehen; in vollem Sinne geschieht es erst auf der Stuse der Vegetationskulte, in denen die Iwecke der gemeinschaftlichen Arbeit in den Vordergrund des kultschen Interesses treten. Indem diese Kulte allmählich die Naturerscheinungen im weitesten Umfange in Anspruch nehmen, erheben sich die Dämonen dieser Kulte zu umfassenen Naturmächten, die durch Assimilation von Elementen des Ahnenkultes zu Schühern der Gemeinschaft und ihrer Iwecke werden. Gleichzeitig nehmen diese Kulte auch andere Kultzwecke individueller und gemeinschaftlicher Art, heilung von Krankheit, Glück auf der Jagd und im Kriege, in sich auf, die sie am Ende den ganzen Umkreis menschlicher Bedürsnisse umspannen.

Indem sich so die Tätigkeit der Dämonen erweitert, löst sie sich von der Gebundenheit an einzelne Naturobjekte, und die Dämonen werden zu persönlichen Göttergestalten. Ansähe zu dieser Entwicklung sinden sich schon auf der Stuse des hirtenlebens, indem hier die Ahnen- und Stammessage bereits zu einer persönlicheren Gestaltung der Göttervorstellung führen kann²). Die eigentliche Ausbildung der Persönlichkeitsvorstellung aber knüpft sich ofsendar an das Auftreten mächtiger Persönlichkeiten zu Beginn des politischen Zeitalters, welche dann in der heldensage ihre poetische Gestaltung sinden. Indem die Götter nach dem Bilde solcher mächtiger menschslicher Persönlichkeiten gezeichnet werden, vereinigen sie fortan in sich menschlich-persönlichen Charakter mit dem übermenschlichen Wesen der dämonischen Naturmächte. Diese Entstehung persönlicher Göttergestalten aber wirkt ihrerseits zurück auf den Kultus, dessen Motive und Iwecke sich nun immer mehr aus materiell-sinnlichen in geistige und übersinnliche umswadeln.

Auf allen Linien des Kultes und des Mythus vollziehen sich die Wirkungen dieser Umwandlung. Während die Kulte der Degetations=, Schutz- und himmelsdämonen zumeist im Götterkulte aufgehen, pflegen die Dorstellungen der niederen, nicht kultisch verehrten Dämonen, der Gespenster, Naturgeister, Krankheits= und Wahnsinnsdämonen, als Glaube oder Aberglaube lebendig zu bleiben, und auch die höheren Dämonen sinken vielfach auf diese niedere Stufe guruck. Indem sich ferner im Götter= kulte die Kulthandlung nicht mehr auf sinnliche Kultobjekte, sondern auf Dersönlichkeiten einer übersinnlichen Welt bezieht, verliert der Setisch seinen ursprünglichen Charakter und wird zu einem bloßen Symbol der Gegenwart des Gottes, wohingegen die nicht kultisch verehrten Amulette und Talismane auch auf der Stufe des Götterkultes ihre Wertschähung behalten, ja hier als magische Mittel vielfach eine erhöhte Bedeutung erlangen. An die Stelle des im Kulte verehrten Tieres tritt der übersinnliche Gott, neben dem das Tier anfangs wohl als ein irrationaler Doppelgänger der göttlichen Macht, dann nur noch als Begleiter des Gottes und als ein ihm heiliges Tier gilt. Das Tabu differenziert sich in die Begriffe des Heiligen

und des Unreinen, von denen der eine allen mit dem Götterkulte gusammenhängenden Objekten und Personen eigen ist, während der andere für das gesamte Gebiet des außerhalb des Götterkultes stehenden Seelen- und Dämonenglaubens übrig bleibt. Indem dieser lettere im Götterkulte seine ursprüngliche Bedeutung einbüßt, verblaft auch der ursprüngliche Sinn der Custration; an Stelle der Waschung mit gewöhnlichem Wasser tritt nun gern die Verwendung besonderen magisch-kräftigen Wassers aus beiligen Quellen und fluffen oder besonders gubereiteten Weihmaffers; die geuerlustration wird aus einer Wegscheuchung der Dämonen zu einem Duft= opfer für die Gottheit. Die Dorstellung vom direkten Zauber der Seelen schwindet; der Zauber wird zur Wunderwirkung einer von der Gottheit den Dingen oder Menschen verliehenen magischen Kraft. Das den Göttern dargebrachte Opfer wirkt nicht mehr als Zwang, sondern beeinflußt als Gabe ihren freien Willen. Am gahesten erhalt sich neben den Götterporstellungen der Glaube an die niederen Dämonen des Spuks und der Krankheiten sowie die Vorstellungen des primitiven Seelen- und Totenkultes, die erst in giemlich später Zeit bei einer weiteren Entwicklung der Jenseitsvorstellungen in eine Beziehung gum Götterkulte treten.

1 religio, d. h. Bindung, Gewissenkstigkeit. | 2 Auf dieser Stufe wandernder Nomaden oder ansässig gewordener Diehzüchter standen die hebräischen Stämme vor ihrer Einwanderung nach Kanaan. Zu entwickelteren Kultsormen, die über den primitiven Dämonenglauben und Ahnenkult hinausreichen, kommt es, wo keine Wechselwirkung mit Völkern höherer Kultur stattsindet, unter solchen Kulturverhältnissen nicht. Es sehlt hier der Antrieb zur Ausdildung eines Sestzahlus und sener reichen Fülle von Kulthandlungen, durch die sich die Ackerbaus kulte auszeichnen; auch sehlen die Vorstellungen von himmelse und Unterweltse mächten als Beschüchen der Saat, ebenso wie das politische Leben des Staates und die Ausdildung der heldensage. Im allgemeinen herrschen bei diesen hirtenstämmen Kulte von Dämonen der Berge und Einöden, die bei Selsen und Quellen hausen und als Schuhdämonen der Stämme verehrt werden, denen der hirt, entsprechend der Bedeutung, die gewisse Nutstere für ihn haben, blutige Tieropfer darbringt. Auch der Jahve der hebräischen Steppenbewohner, der auf dem Berge oder im feurigen Busche wohnt, ist noch in wesentlichen Jügen den Dämonen verwandt.

### § 19. Religiöse Kulthandlungen

Die handlungen, in denen der religiöse Kult besteht, sind einerseits das Gebet, andererseits Opser und heiligungsriten. Dieselben sind zwar schon auf der Stuse des Dämonenkultes vorbereitet, gehören aber in ihrer entwickelten Form sämtlich erst den Götterkulten an.

Die allgemeinste und dauernoste Kulthandlung ist das Gebet. Teils kommt es selbständig vor, teils begleitet es die anderen Kulthandlungen. Das Gebet entsteht durch Übertragung der Dämonenbeschwörung auf den Götterkult; während der Dämon durch den Zauber des Beschwörungswortes gezwungen wird 1), entzieht sich der Gott dem Zauberzwange, und die Beschwörung wird ihm gegenüber zur Bitte. Die ursprüngliche Sorm des Gebetes ist daher das Bittgebet, durch welches der Betende Gnade und hilse der Gottheit zu gewinnen sucht; und neben dem Bittgebet steht

von früh auf das Dankgebet, welches diese Gnade und Hilfe auch für die Jukunft sichern will2). Seinen Ursprung aus der Dämonenbeschwörung verrät das Bittgebet noch darin, daß es gewisse Eigenschaften der Beschwörung dauernd bewahrt8) und daß es oft wenigstens in seiner äußeren Sorm in die Beschwörung guruckfällt. Aus bestimmten Motiven des Bittund Dankgebetes entwickeln sich dann weiter als selbständige Sormen das Buggebet und die Cobpreisung, doch kommen beide Sormen selten gang rein vor, sondern fast immer vermischt mit der Bitte oder mit Bitte und Im Bufgebet findet das subjektive Motiv der Verpflichtung gegen die Gottheit, das Schuldbewuftsein, seinen Ausdruck, und dieses ist anfanas meist an die Erfahrung des Unglücks gebunden 4), während es erst in ziemlich später Zeit zum reinen Ausdruck des heilsbedurfnisses wird; die Cobpreisung dagegen ist gang von dem objektiven Motiv der Verherrlichung des Gottes erfüllt und bildet insofern, als hier die egoistischen Motive gang guruckgedrängt werden, die höchste form des Gebetskultes. Während das Buhgebet daher - unter polytheistischen Bedingungen 5) - sich gern an möglichst viele Götter wendet, gilt die Cobpreisung in der Regel nur Einem Gotte. Das Bußgebet kleidet sich gern in die form des Inrischen Klage= liedes, während die Cobpreisung die Neigung hat, in den Inrisch epischen Stil überzugehen.

Ebenso wie das Gebet sind auch das Opfer und der Heiligungsritus aus primitiven Wurzeln erwachsen, und zwar gehen beide teils auf Zaubersbräuche, teils auf Tabuvorstellungen und Eustrationshandlungen zurück. Bei den Zauberbräuchen handelt es sich um Darbringung zauberischer Objekte, welche die Beschwörung der Dämonen begleitet; bei den Custrationen um die früher erwähnten Reinigungen mit Wasser oder Feuer. Beides sind ursprünglich reine Abwehrs und Schutzhandlungen, die den objektiven Zweck der Wirkung auf die Dämonen und den subjektiven Zweck der Wirkung auf den Menschen in sich vereinigen. Wo die Göttersvorstellung an Stelle der Dämonenvorstellung tritt, spalten sich diese primitiven Schutzhandlungen, indem der objektive Zweck sich in dem die Götter beeinstussen.

Auf den der menschlichen Sphäre entrückten Gott kann die als Gegenzauber gegen die Dämonen gedachte Lustration nicht mehr angewendet werden; nur die zum Götterkulte gehörigen sinnlichen Gegenstände und Personen werden fortan noch lustriert. Zur Beeinflussung der Götter bedarf es anderer in die Ferne wirkender Handlungen. Diese magischen Handlungen sind die Opferhandlungen; das äußere Zaubermittel dabei ist das Opfer, welches in der Darbringung von Mensch oder Tier, Blut oder Fett, Früchten oder Speisen bestehen kann. Indem der Mensch an der magischen Wirkung des Opfers unmittelbaren Anteil zu nehmen wünscht, entsteht das Opfermahl; es besteht ursprünglich im Tieropfer, steigert sich dann vielsach zum rituellen Menschenopfer, welches schließlich bei zunehmender Zivilisation wieder durch Speisopfer? oder durch ein stellvertretendes Tieropfer abgelöst werden kann. Je gewaltiger aber der Gott wird, desto weniger erscheint ein Zauber auf denselben möglich; die im Opfer sich darstellende Zauberhandlung wird einerseits zum bloßen magischen Symbol, andererseits wird jetzt, ebenso wie die Beschwörung zum Bittgebet wurde, die Darbringung von Zauberobjekten zum Geschenk, durch welches die Gunst der Gottheit gewonnen oder für die Zukunft gesichert werden soll. Damit tritt dann eine andersartige Wertung der Opfergegenstände ein, indem diese nun nicht mehr nach ihrem Zauberwerte, sondern nach dem Werte menschlicher Gaben eingeschätzt werden.

Das Tabu haftet im Götterkult am Göttlichen selbst, dessen "heiliger" Justand ängstlich gehütet und nach profaner Berührung durch Custration wiederhergestellt werden muß. Der Mensch bedarf hier, wo es sich nicht mehr um Abwehr dämonischer Schädigungen, sondern vor allem der Sühne vom Frevel handelt, einer Läuterung und Umwandlung seines eigenen Wesens, d. h. einer Heiligung. Indem so die primitive Custration zum Heiligungsritus wird, genügt die bloße Abwaschung mit Wasser nicht mehr, sondern es bedarf des besonderen, magisch kräftigen Wasser, sei es des Wassers heiliger Quellen und Flüsse<sup>10</sup>), sei es eigens dazu bereiteten magischen Weihwassers<sup>11</sup>). Auch tritt nun als charakteristisches Symptom des eingetretenen Bedeutungswandels an Stelle der Abwaschung vielsach die magische Besprengung mit Wasser<sup>12</sup>). Wie diese Custrationsbräuche, kann schließlich auch das im Kult oft mit ihnen verbundene Opfer den Sinn der Heiligungs= und Weiheriten erhalten<sup>13</sup>), was auf den gemeinsamen Ursprung des Opfers und der Heiligungsriten zurüchweist.

<sup>1</sup> Auf babylonischem Gebiete ist der Unterschied der an die Dämonen gerichteten Beschwörungen und der den Göttern geltenden Gebete sehr deutlich. Auch im alten Arabien spielte das Beschwörungswesen eine große Rolle, 3. B. beim Auszug in den Kamps, welcher mit dem Sprechen des gegen den Feind gerichteten Flucks und Beschwörungswortes (higā) begann. Dasselde sindet sich auch noch bet den ältesten Hebräern 3. B. Ri 5, 12 (vgl. dazu auch Ex 17, 9ff.). | 2 Manchmal sind Bitts und Dankgebet auch miteinander verbunden, indem der Bittende den Dank im voraus ausspricht. | 3 Dahin gehört vor allem der übliche Namensanruf der Gottheit (zekär), mit dem das Gebet beginnt (vgl. auch I Kön 18, 26; "den Namen eines Gottes anrusen" bedeutet: seinen Kult ausüben Gen 4, 26); serner die imperativische Form des Gebetes (vgl. 3. B. Num 10, 35 f.) und die häusige Wiederholung der gleichen Worte und Sätze. | 4 Leiden und Schuld (bzw. Schuldbewußtsein) sind noch für die Psalmdichter auss engste miteinander verbunden und eins durch das andere bedingt. | 5 Dgl. die babylonischen Bußpsalmen. | 6 Der Tempel, der heilige Platz, das Götterbild, der Priester. | 7 3. B. Opferkuchen in menschlicher Gestalt, wie vermutlich die für die Himmelskönigin von den judässchen Weibern gebackenen Kuchen vorzustellen sind (Jer 7, 18). | 8 Ex 34, 19 f.; 13, 2. 12 ff.; vgl. Gen 22, 13. | 9 So wird das Opfer "Speise" (lähäm) Jahves (vgl. Ri 6, 17 ff.; 13, 15 ff.), und man opfert jetzt meist essen Dinge, fügt den blutigen Opfern Brot und Wein und allen Opfern Salz hinzu (Lev 2, 13; hei 43, 24); überhaupt bereitet man das Opfer ganz wie eine menschliche Mahlzeit zu, indem man z. B. das Sleisch kocht (Ri 6, 19; I Sam 2, 13). Gegenüber den Blutopfern treten darum jetzt auch die Speise und Trankopfer stark in den Vordergeund, und der Opferrauch, der ursprünglich zauberhaft als "Geruch der Beruhigung" (rēah nīsdāh) des göttlichen Jornes verstanden wurde, wird jetzt zum Wohlgeruch, den der Gottgenießt (Dt 33, 10), und man verwendet später auch Weihraud dazu (zuerst b

Kraft teils aus der tatsächlichen Heilwirkung solcher Quellen (die 3. B. in Palässtina ziemlich zahlreich sind), teils aus der die Vegetation befruchtenden Wirkung der Gewässer, mit denen die Porstellung von schützenden Quells und Flußgeistern verbunden war. | 11 Num 8,7; 19,9ff. | 12 hej 36,25. | 13 So die Blutstreichung oder Blutsprengung (3. B. Lev 8, 23 f.; 16, 14 f.).

# § 20. Religiöse und soziale Schuld

Der Reinigung und heiligung der Seele steht als hindernis die Sünde Sunde ist die religiose Derschuldung im Gegensatz zur sozialen Derschuldung, d. h. den Verstößen gegen Sitte und Recht. Diese beiden Gebiete der Religion und der Moral, die auf höherer Entwicklungsstufe in enge Beziehung zueinander treten, ja zulett fast gang zusammenwachsen, liegen in ihren Anfängen noch gang auseinander. Auf primitiver Stufe, die sowohl vorreligiös als vorsittlich ist, bestehen unabhängig nebeneinander einerseits Regeln, die aus der ängstlichen Scheu vor Zauber und Dämonen hervorgegangen sind, und andererseits bestimmte, durch das Zusammenleben der Menschen erzeugte und als Gewohnheiten weitervererbte Regeln für das soziale Handeln, welche anfangs nur die Kraft des überlieferten Brauches, dann auch der durch die Gemeinschaft geschützten Sitte 1) und Rechtsordnung haben. Solche frühen, von einer Beziehung zu den Kultvorschriften unabhängigen Regeln des sittlichen handeln sind vor allem die Pflicht der Treue und Hilfsbereitschaft gegen den Geschlechts= und Stammesgenossen, die Achtung por dem Eigentum des anderen, insbesondere por seinem Weibe, der Gehorsam gegen die Alten. Der verschiedene Ursprung der kultischen und der sittlichen Normen zeigt sich auch in der Verschiedenheit der Folgen ihrer Verlegung; während die Verlegung der kultischen Normen Krankheit und andere dämonische Schädigung an Leib und Leben zur Folge hat, werden die Verstöße gegen die Ordnungen der Sitte und des Rechtes durch Mikachtung und in schwereren Sällen durch Tötung ober Ausstohung aus der Stammesgemeinschaft geahndet.

Die beiden anfangs getrennten Gebiete sind allmählich in Verbindung zueinander getreten, indem auch der Bruch des Rechtes oder gröbere Derftofe gegen die Sitte die Bedeutung religiofer Verfehlungen erhielten. Die entscheidende Wendung knüpft sich auch hier an die Entwicklung der eigentlichen Götterkulte. Indem die Götter zu Schühern von Stamm und Staat werden, wachen sie über deren Sitte und Rechtsordnung; por allem die schweren Verfehlungen gegen Volk und Staat erscheinen jest zugleich als soziale und als religiose Vergeben. Dabei wirkt der Umstand mit, daß die weltlichen Gesetze in der Regel göttlich sanktioniert werden und daß die Rechtspflege oft in der hand einer Priesterschaft oder eines zugleich das Priesteramt bekleidenden Sürsten liegt. Allmählich treten dann auch andere soziale Normen in Beziehung zur Religion, vor allem solche, die durch die Autorität des Staates nicht gesichert sind: der Schutz der Schutzlosen (ber Witwen und Waisen, der Armen, des Gastes), während im übrigen die Verfehlungen gegen Person und Eigentum des einzelnen noch auf lange hin der privaten Rache oder der Richtergewalt des Staates

überlassen bleiben. Schließlich aber werden auch diese Rechtsnormen unter den Schutz der Gottheit gestellt, und es gilt nun jedes Vergehen gegen die göttlich geschützte Ordnung des Staates als religiöse Verschuldung.

Indem so das gesamte Gebiet der Moral und des Rechtes mit der Religion zusammenwächst, wird das ganze menschliche Leben dem göttlichen Willen unterworsen. Ein sittliches, gottwohlgefälliges Leben wird nun zum Inhalt der religiösen Pflicht. Dabei haftet der Begriff der religiösen Pflicht, ebenso wie der der Schuld, anfangs noch ganz an der äußeren Form der Handlung. Erst allmählich greift der Begriff der Schuld und Pflicht, vor allem unter dem Einsluß der Jenseitsvorstellungen, auch auf die inneren Motive der Handlung über, und die innere Umwandlung des Menschen selbst wird nun das Ziel des religiösen Kultes.

<sup>1</sup> Wie auch die Wörter "Sittlichkeit", "Moral", "Ethik" lehren, liegen die Wurzeln des Sittlichen in der Sitte. Auch auf altifraelitischem Boden ist das Sittliche das, "was die Getreuen Israels verordnet haben" (II Sam 20, 18 f. LXX). Unssittlich ist, "was man nicht tut" (Gen 20, 9; 29, 26; II Sam 13, 12), was in Israel als "Torheit" gilt (Gen 34, 7; II Sam 13, 13).

# 3weites Kapitel: Die altisraelitische Zeit

#### Literatur

A. Kuenen, De Godsdienst van Israël tot den ondergang van den Joodschen staat, 1869 f. B. Stade, Geschichte des Volkes Israel, I, 1887. W. Robertson Smith, Das Alte Testament, seine Entstehung und überlieferung, deutsch von 3. W. Rothstein, 1894. A. Dillmann, handbuch der alttestamentlichen Theologie, herausgegeben von R. Kittel, 1895. R. Smend, Cehrbuch der alttestamentlichen Religionsgeschichte, 1899. K. Budde, Die Religion des Volkes Ifrael bis zur Verbannung, 1900. K. Budde, Die altistaelitische Religion, 1912. J. Wellhausen, Prolegomena zur Geschichte Igraels, 1905. J. Wellhausen, Israelitische Führliche Religion (Kultur der Gegenwart), 1905. J. Wellhausen, Israelitische Jüdische Religion (Kultur der Gegenwart), 1905. J. Wellhausen, Ifraelitifche und judifche Geschichte, 19147. B. Stade, Biblifche Theologie des Alten Testamentes, I, 1905. R. Marti, Die Religion des Alten Testaments unter den Religionen des vorderen Orients, 1906. K. Marti, Geschichte der israelitischen Religion, 1907<sup>6</sup>. E. Kauhsch, Biblische Theologie des Alten Testamentes, 1911. R. Kittel, Geschichte des Volkes Israel, I<sup>4</sup>, 1921. Ed. Mener, Geschichte des Altertums, I, 1, 1884; I, 23, 1913. h. Guthe, Geschichte des Volkes Ifrael, 19143.

Petersen und von Luschan, Reisen in Chkien, 1889 (Archiv für Anthropologie, XIX, 1890). W. Mar Müller, Asien und Europa nach altäguptischen Denkmälern, 1893. H. Dincent, Canaan d'après l'exploration récente, 1907. P. Thomsen, Palästina und seine Kultur in fünf Jahrtausenden (NG) 1909. J. H. Breasted, Geschichte Ägyptens, deutsch von H. Ranke, 1910. Frz. Böhl, Kanaanäer und hebräer, 1911. O. Prochsch, Die Völker Altpalästinas (Cand der

Bibel), 1914. W. Graf von Baudissin, Studien zur semitischen Religionsgeschichte, I, 1876; II, 1878. W. Graf von Baudissin, Art. "Altarte und Ajchera", "Atargatis", "Baal" in Protest. Real-Enzyklopädie. W. Graf von Baudissin, Adonis und Esmun, 1911. S. Baethgen, Beiträge zur semitischen Religionsgeschichte, 1888.

W. Robertson Smith, Die Religion der Semiten, deutsch von R. Stübe, 1899.

B. Stade, Die Entstehung des Volkes Israel, 1897. C. Steuernagel, Die Einwanderung der israelitischen Stämme in Kanaan, 1901. B. Luther, Die israelitischen Stämme (geitschen Stämme Charles Weisel.), 1901. Ed. Mener, Die Israeliten

und ihre Nachbarstämme, 1906. Haller, Religion, Recht und Sitte in den Genefissagen, 1905. H. Gunkel, Genesis<sup>4</sup>, 1917. B. Stade, Das Kainszeichen (Zeitschr. f. die alttest. Wiss), 1894. Joh. Pedersen, Israel I-II: Sjæleliv og Samfundsliv, 1920. M. Weber, Gesammelte Aussätz zur Religionssoziologie, III, 1921. H. Clay Crumbull, Kadesh Barnea, 1884 (vgl. h. Guthe, ZDPV, 1884). P. Volz, Mose, 1907. G. Beer, Mose und sein Werk, 1912. H. Greßmann, Mose und seine Zeit, 1913.

A. Freiherr von Gall, Altifraelische Kultstätten, 1898. K. Marti, Jahve und seine Auffassung in der ältesten Zeit (Stud. und Kritiken), 1908. G. Westsphal, Jahves Wohnstätten nach den Anschauungen der alten hebräer, 1908. E. Raußsch, Artikel "Zebaoth" in Protest. Real-Enzyklopädie. Ed. Mener, Der Papprussund von Elephantine, 1912. A. Lods, La croyance à la vie future

et le culte des morts dans l'antiquité israélite, 1906. J. Meinhold, Sabbat und Woche im Alten Testament, 1905. B. D. Eerdmans, Das Mazzothsest (Orient. Stud., Th. Nöldeke gewidmet), 1906. B. Duhm, Die Gottgeweihten in der alttestamentlichen Religion, 1905. H. Gunkel, Die geheimen Erfahrungen der Propheten Iraels (Suchen der Zeit I), 1903. H. Gunkel, Die Propheten, 1917. G. Hölscher, Die Propheten, 1914.

# § 21. Die Völker Syriens vor der hebräischen Einwanderung

Schon zu Beginn der ägyptischen Geschichte (vor 3000) wohnten im füdlichen Teile Syriens, welcher Palastina und die sog. Sinaihalbinsel umfaßt, Ceute semitischer Rasse, wahrscheinlich schon damals Angehörige des kanaanäischen Dolkszweiges. Sie dürften die älteste Kulturbevölkerung in Subsprien sein, dessen geographische Namen im Gegensatz zu Nordsprien meist durchsichtig semitischen Ursprungs sind 1). Zu der ältesten semitischen Schicht Südspriens, den Kanaanäern, trat dann seit der Mitte des 3. Jahrtausends als neue semitische Schicht die der Amoriter (Amurru), die damals aus der Wufte gleichzeitig in die Euphratsteppen und in die sprifchen Grenggebiete vordrangen. Die Siedelungen dieser Semiten Spriens waren ichon im 3. Jahrtausend kleine befestigte Städte, die von aristokratischen gurften beherrscht wurden. Man trieb, vor allem im Binnenlande, vorwiegend Acker= und Weinbau; daneben entwickelte sich besonders in den hafen= städten (Gaza, Askalon, Jope, Dor, Akko und weiter nördlich Tyrus, Sidon, Byblos, Arados) blühendes Gewerbe und lebhafter Handel. Bereits um 2500 erscheint Subsprien in enger Beziehung und Abhängigkeit von Ägypten – uralt waren vor allem die Verbindungen Ägyptens mit Byblos und beffen hinterland, dem zedernreichen Libanon -, mahrend gleichzeitig Nordsprien zur politischen Machtsphäre der herrscher Sinears (Babyloniens) gehörte. Seit dem Niedergang des Alten Agyptischen Reiches dehnte sich dieser Einfluß Sinears auf Syrien noch weiter aus: babylonische Mage und Metallrechnung fanden Eingang, babylonische Sprache und Keilschrift dienten in Syrien ebenso wie auf Inpern, bei den Mitani und den hethitern als Verkehrsmittel. Sinear galt seitdem für die Westvölker als Mittelpunkt der Welt2). Auch die Religion Sinears hat schon damals, wenn auch in beschränkterem Umfang, auf die sprischen Länder eingewirkt3): Mnthen, wie die von der Aussetzung des helbenkindes4) oder später die Slutjage 5), scheinen von Babylonien aus nach dem Westen gewandert zu sein.

In der Zeit des Mittleren Ägyptischen Reiches, seit etwa 2000, erstarkte von neuem der politische Einsluß Ägyptens auf Syrien; vielleicht sind schon damals ägyptische Erzählungsstoffe, wie das Märchen von der ehebrecherischen Ägypterin (Gen 39), nach Syrien gedrungen. Ein reger Derkehr entspann sich zwischen den sprischen häuptlingen und Ägypten, an den noch die Sagen vom ägyptischen Ausenthalt eines Abraham (Gen 12, 10 ff.), Israel (Jakob) oder Joseph eine Erinnerung bewahrt haben mögen. Mit dem Niedergange des Mittleren Reiches begannen im 18. und 17. Ihrh. Invasionen nördlicher Völker: das Vordringen der Chatti (hethiter) aus dem östlichen Kleinasien gegen Akkad (Babylonien), zusammenbängend damit

die Ausbreitung von Kleinasiaten in Nordsprien<sup>6</sup>) und die Heststeung der Mitani in Nordmesopotamien; möglich, daß auch die Hyksos, die seit 1680 Ägypten beherrschten, zu dieser Dölkerwelle gehörten. Zugleich mit diesen Kleinasiaten sind von Osten her arische Stämme dis nach Mesopotamien und Syrien vorgedrungen; in den solgenden Jahrhunderten trifft man hier Dynastien mit arischen Namen.

Die Bevölkerungsverhältnisse Spriens vor der hebräischen Einwanderung waren demnach ziemlich verwickelte. Nordsprien befand sich um die Mitte des 2. Jahrtausends im Besitz einer den Mitani verwandten Bevölkerung; Amoriter saßen besonders im oberen Orontestal und im Libanongebiete; an der Küste siedelten die kanaanischen Phöniker (äg. Fenchu), während das südliche Binnenland vom Isthmus von Sues bis ins Damaszenische von den Ägyptern als Gebiet der Charu bezeichnet wird: vermutlich sind das die biblischen Choriter, von denen sich in der israelitischen Königszeit noch Reste in Cdom (Seir) 7) und teilweise auch im Westjordanlande 8) erhalten haben; den späteren Israeliten galten sie als "Urbevölkerung").

Allerdings gibt es auch in Südinrien verschiedene nicht aus dem Semitischen erklärbare geographische Namen, z. B. den Namen des Jordans, der von dem Flußnamen Jardanos auf Kreta und in Elis, sowie von Jardanos, dem Vater der Omphale in Chdien, schwerlich getrennt werden kann. | 2 Deshalb ließen die Phöniker und ebenso die Israeliten (der Jahvist) ihre Vorsahren von dort einwandern (vgl. \$14 Erkurs Anm. 3). | 3 Nach dem babylonischen Gotte Nabu scheint der Berg Nebo im Ostipiordansande benannt zu sein; ob dagegen der Sinai mit dem Mondgott Sin (von Charran) oder gar der Name Bethlehem mit dem babylonischen Lahmu zusammenhängen, ist ziemlich fragsich. | 4 Zuerst von Sargon von Agade erzählt, dann sich wiederholend in den Kindheitsgeschichten des Mose, des Perseus, der Zwillinge Pelias und Neleus (danach Romulus und Remus). | 5 Sie findet sich auch in Kleinasien, und zwar lokalisiert in Ikonion und in Apameia Kibotos, wahrscheinlich auch dort als babylonischer Import. | 6 Bis nach Südpalästina scheinen hethitische Elemente vorgedrungen zu sein (vgl. I Sam 26, 6; Il Sam 11, 3; vgl. sies 16, 3, 45; Gen 23 u. a.; auch den Namen der hethitischen dottheit Chēpa im Namen des aus den Amarnabriesen bekannten Königs Abdichēpa von Ierusalem). | 7 Gen 36, 29 s.; Dt 2, 12, 22. | 8 In Sichem (Gen 34, 2 LXX), Gideon (Jos 9, 7 LXX) und Westindas (Sor'ā Ri 13, 2 vgl. mit Gen 36, 29). Ed. Meyer betrachtet die Vorsiebe für Tiernamen in der Bezeichnung von Unterstämmen, Geschlechtern (vgl. Chamōr — Esel Gen 34, 2) und Ortsnamen (Sor'ā — Hornisse, Asjādom — Hirschevölkerung die Emiter in Moad, die Zamzummiterim ammonitischen Gebetet, die Awwiter in Philistäa gerechnet (Glossen in Dt 2, 10 – 12, 20 – 23). Kein mythische Kennen diese als refā'īm (eig. Totengeister) bezeichnet und als die "Riesen" der Dorzeit ausgesaßt werden. über den Riesenmythus s. o. § 9 Ann. 13. Wenn in Gen 14, 5; Jos 12, 4; 17, 15 diese refā'īm — Riesen gar als die Gegner der einwandernden Hebräer austreten, so ist das eine spätellunseng des Muthus in Geschichte.

### § 22. Die Kulte Syriens

Aus den bunten ethnologischen Zuständen Spriens in vorhebräischer Zeit erklärt sich der zusammengesetzte Charakter der sprischen Kulte. Die Grundelemente dieser Kulte waren, entsprechend dem semitischen Grundbestand der Bevölkerung, die gemeinsemitischen d. h. ein Glaube an Totenseelen<sup>1</sup>), Zauber und Dämonen und Kulte von allerlei Dämonen und Göttern, als

deren Wohnsitze oder heiligtümer Steine, Felsblöcke, Berge, Quellen und Bäume, aber auch teilweise die großen Gestirne des himmels oder gewisse Tiere galten<sup>2</sup>); daneben gab es Schutzdämonen und Schutzgötter der Ortschaften, Stämme und Völker<sup>3</sup>). Als Schutzgott des Stammes oder Volkes bezeichnete man den Gott vorzugsweise als "Herrn"<sup>4</sup>) oder König (mäläk)<sup>5</sup>). Als heilige Symbole der Götter befanden sich an allen Kultstätten Steins

kegel (massēbā) und holzpfähle ('ašērā6).

Die sprischen Kulte hingen aufs engste mit dem sefthaften Leben und mit dem Ackerbau zusammen, waren daher vorwiegend Degetationskulte. Götter galten in erster Linie als Besitzer (= ba'al) der Kultstätte, nach welcher sie auch häufig genannt wurden?), und vereinigten hier die Eigenschaften des befruchtenden Degetationsdämons und des Schuhdämons des Ortes oder Stammes. Insofern unterschieden sich diese sprischen Degetationskulte stark von den nomadischen Kulten und näherten sich, besonders in Nordsprien, sehr den kleinasiatischen Kulten; es ist nun wohl nicht unwahrscheinlich. daß diese Verwandtschaft der Kulte sich nicht nur aus späterer historischer Beeinflussung vom Norden her, sondern schon aus ältesten Rassenbeziehungen erklärt. Während für die semitischen Wüstenstämme das Geschlecht der Gottheit ohne Bedeutung war, trat bei den seshaften Semiten, speziell Spriens, neben den Gott überall die Göttin, die oft mit dem Namen astar 8) bezeichnet und als Göttin der Fruchtbarkeit und des Geschlechtslebens aufgefaßt wurde. Gemeinsam waren den sprischen und kleinasiatischen Kulten die rauschenden Naturfeste mit orgiastischem Jubel und Klage 9), der Enthusiasmus egaltierter Ekstatiker 10) und die aus uraltem Degetationszauber entstandene kultische Prostitution der Frauen und Männer 11), teilweise auch die Selbstentmannung 12), die besonders mit der Verehrung der nordsprischen Atargatis 18) verbunden war - lauter Bräuche, die den nomadischen Semiten von hause aus fremd gewesen sind.

Außerdem gab es noch allerlei andere Kulte, 3. B. Kulte der Sonne 14) und des Mondes, auch Kulte des Himmelsgottes 15). Dazu kamen Götter, die aus der Fremde eingeführt und im Cande heimisch geworden waren 16). Alle diese sprischen Götter trugen vielsach verwandte Charakterzüge, unter denen die sinsteren: Caunenhaftigkeit, Eisersucht, Grausamkeit vorherrschten. Dem entsprachen die außerordentlichen Opfer, die die Menschen ihnen brachten, besonders das Kinderopfer 17), und die wilde Brutalität der in

ihrem Dienste geführten Kriege.

<sup>1</sup> Phönikisch, wie hebräisch: resa'īm. | 2 In Sprien bes. Stier und Kuh, Caube, Sisch. | 3 Diese Stammesgötter trugen manchmal den gleichen Namen, wie die Stämme selbst; so hatten die Amoriter einen Stammesgott Amuru; auch Edom und Gad sind Götternamen. | 4 Hebr. adon, wahrscheinlich nicht semitisch und verkürzt aus einem vielleicht kleinasiatischen adon (indem das ī als sussierentnaden wurde), vogl. griech. Adonis und hebr. adonāl. Der Stadtgott von Gaza hieß Mārnā (— unser Herr). | 5 Vgl. den Mälkart (— König der Stadt) von Aprus, serner den Mäläk (nach üblicher Aussprache "Moloch"), dem bei Jerusalem Kinder geschlachtet und verbrannt wurden (vgl. § 11 Anm. 7), und den Ammonitergott Milkom. | 6 Vgl. 3. B. die Steinkegel zu Byblos, Paphos, Emesa u. a. und die phönikische Sage über ihren Ursprung bei Philo von Byblos (Euseb. pr. ev. I 10). Bei den Amoritern gab es eine

Göttin 'Ašera ('Ašrat), die aus dem Holzpfahl hervorgegangen ist, bei den Phönikern einen Ba'al-hamman (vgl. dazu § Anm. 4). | 7 3. B. der Baal des Libanon, der Baal des Hermon, der Baal von Peor oder der Baal von Antus; ebenso Göttinnen, z. B. die Ba'alat von Byblos, die Aštart von Sidon u. a. | 3 Im Kanaanäischen hat das vielleicht nichtsemitische Wort die semitsche Femininendung t bekommen ('aštart — Astarte), die ihm in den anderen semitschen Sprachen (arab. 'attar, aram. attar, akkad. ištar) sehlt. Bezeichnend für die Gleichgültigkeit der arabischen Semiten gegen das Geschsecht der Götter ist es, daß attar in Südarabien ein männlicher Gott geworden ist. In Dt 7, 13; 28, 4. 18. 51 ist 'aštart Appellativum und bezeichnet hier den Wurf des Kleinviehs (ursprünglich also wohl den Dämon der tierischen Fruchtbarkeit selbst). | 9 Ogl. das viertägige Klagesest in Gilead (Ki 11, 37, 40), das, wie die Beweinung eines Linos, Hyakinthos, Hylas oder Ialemos, der entschwendenen Schöne des Frühlings gegolten haben wird. | 10 3. B. in Tyros (Heliodor, Aethiop. IV 16; auch I Kön 18, 21. 26), Byblos (Golénischesse, Recueil de Traveaux XXI 22f.); vgl. serner Origenes, contra Celsum VII 9. | 11 Dgl. Lucian, de Syria dea 6f.; Eusebius, vita Constant. III 55. Diese Prostitution ist ursprünglich mimischer Jauber, welcher die Wirksamkeit der Fruchtbarkeitsdämonen und zötter durch Nachahmung unterstügen sollte. | 12 Dgl. Lucian, de Syria dea 22. 26f. 50; Eusebius, praepev. VI 10, 25. p. 279; Bardesanes, de legibus (in Curetons Spicilegium Syriacum p. 20). | 13 d. h. 'aštar (aram. 'attar) des 'Ate (des phyngischen Attis). Ihre Hauptkultstätte war Hierapolis in Nordsprien, von wo sich ihr Dienst später bes. in den Spuren des älteren Astartedienstes ausgebreitet hat, z. B. nach Askalon, Astaroth in Basan, Delos. | 14 Bei den Nordspemiten ist die Sonne meist männlich, bei den Arabern weiblich; im Hebräischen schapen, sedek, Nebo u. a.

#### § 23. Die Einwanderung der Hebräer

Seit den letten Jahren des Amenophis III. (um 1411 – 1375) wurde die herrschaft der Ägnpter in Sprien schwer erschüttert, teils durch Aufstände Einheimischer, teils durch das Eindringen räuberischer Beduinenstämme, die in den Amarna-Briefen als die Chabiri bezeichnet werden; das Wort Chabiri ist sprachlich identisch mit ebar = Hebraer 1). Erst unter Meneptah2) um 1230 findet sich der Name Israels (äg. isr'1), welches damals zu den Untertanen der Ägypter in Südsprien gerechnet wird. Die Einwanderung Ifraels fällt demnach vor 1230, und zwar wahrscheinlich nicht unter die Regierung der kraftvollen Herrscher Seti I. und Ramses II.3), sondern in frühere Zeit, also etwa in die Mitte des 14. Ihrh.s. Um 1230 erscheint Israel noch nicht als herrschervolk in Palästina, sondern befindet sich noch auf dem übergange zur Sefthaftigkeit4). Dies stimmt überein mit der echten israelitischen Uberlieferung, nach welcher Ifrael anfangs nur die Gebirgsgegenden bewohnte und von dort aus durch Ausroden der Wälder seine Gebiete erweiterte, dagegen die Ebenen und Städte der besserorganisierten und kriegs= tüchtigen Kanganäer nicht erobern konnte (Ri 1; Jos 17, 14-18). Im Gegensatz zur späteren Geschichtslegende der Deuteronomisten und der Priesterschrift, welche von einer völligen Ausrottung oder Austreibung der Kanaanäer zu ergählen weiß, haben sich hebraer und Kanaanaer allmählich miteinander verschmolzen, ein Prozek, welcher unter David und Salomo seinen Abschluß erreichte<sup>5</sup>).

Die geschichtliche Überlieferung der Israeliten beginnt erst gegen Ende des 12. Ihrhis in der Zeit Deboras und Gideons; damals aber ist jede Erinnerung an Einzelheiten der Einwanderung vergessen. In der frühen Königszeit fühlen sich die Israeliten als altheimisch im Cande, in gewissem Sinne als "Urbewohner"; sie lassen deshalb schon ihre Urväter dort wohnen, welche in grauer Dorzeit entweder als friedliche Hirten eingewandert sein oder als Krieger das Cand erobert haben sollen 6). Indem aber die Volksund Stammessage mit der Ahnensage zusammenwuchs und die Ahnen an die Stelle des Volkes traten, fielen jene beiden ursprünglich identischen Sormen der Einwanderungssage auseinander. Man erzählte nun sowohl von einer Einwanderung des Volkes wie von einer der urzeitlichen Ahnen, und ließ dann, um beides in der zusammenhängenden Sagendarstellung nebeneinander zu behalten, die Ahnen das Cand verlassen, um es durch die Nachkommen von neuem in Besitz nehmen zu lassen; die Sage vom ägyp= tischen Aufenthalte Israels?) wurde als verbindendes Zwischenglied ein= geschoben.

Die Einwanderungssage in der beim Jahvisten und Elohisten vor= liegenden Gestalt erzählt von einem Zuge des gesamten aus Ägypten ausgewanderten Volkes von Kadesch über Edom ins Ostjordanland und von dort über den Jordan ins Westjordanland; diese Gestalt der Sage baut sich auf zwei Traditionen auf, die ursprünglich nichts miteinander zu tun haben: 1. der Tradition einer Eroberung des Candes von Osten aus und 2. der Tradition von Kadesch, die mit der Gestalt Moses und dem levitischen Priestertum dieser Wüstenoase zusammenhängt. Daß ein Zug des gesamten Dolkes vom äußersten Süden des Candes um das Tote Meer herum ins Westjordanland eine Konstruktion der Sagenerzähler ist, verrät sich noch in der ältesten (jahvistischen) Beschreibung der Einwanderung Ri 1, wonach nicht nur die Nordstämme, sondern auch die Südstämme auf dem unmög= lichen Wege über Jericho in ihre späteren Stammesgebiete gelangt sein sollen 8). In Wirklichkeit gehört die Überlieferung der Einwanderung von Often her nur den Nordstämmen an, während die Sudstämme nie im Oftjordanlande gewesen, sondern von Süden aus eingedrungen sind 9) oder richtiger im wesentlichen seit alters dort gesessen haben, wo sie sich später befinden. Erst die Philisternot hat die Verbindung zwischen den Nordstämmen, denen in alter Zeit allein der Name Ifrael zukommt, und den unter der Vorherrichaft Judas zusammengehaltenen Südstämmen geschaffen.

Israel wohnte östlich und westlich des Jordans vom Toten Meere bis zum hermon; es bestand (Ri 5) aus zehn Stämmen: Ephraim, Benjamin, Makir, Zebulun, Isachar, Naphtali, Ascher, Dan, Gilead, Ruben 10). Während diese Stämme im wesentlichen zum Bauernleben übergegangen waren, blieben die Südstämme vorwiegend halbnomaden. Zu ihnen gehören Juda, Simeon, Levi. Unter ihnen hat sich nur Juda weiter nach Norden ins Kulturland vorgeschoben und ist dementsprechend zum Bauernvolk geworden (Gen 49, 11 f.). Die enge Beziehung, die seit den Philisterkriegen zwischen Israel und Juda hergestellt wurde, hat ihren genealogischen Ausdruck darin gefunden, daß Juda gelegentlich als jüngerer Bruder Israels gilt (II Sam 19, 44 LXX);

die darin ausgedrückte Überlegenheit Israels ist in der herrschend gewordenen Sagengestalt noch stärker betont, wenn Juda gar nur als Sohn Israels betrachtet wird. Das Gesamtvolk pflegt dann künstlich in zwölf Stämme geteilt zu werden<sup>11</sup>).

Durch die Ahnen Jakob, Isaak, Abraham sest die Sage Ifrael und Juda mit anderen Stämmen in Verbindung, und zwar einerseits mit den Aramäern 12), andererseits mit den Stämmen ums Tote Meer. Diese Aras mäer sind in der ältesten Gestalt der Sage noch nicht das Kulturvolk am Euphrat, sondern ein Nomadenstamm im Often Palästinas 18); wenn sich die hebräer diesen, nicht den Kanaanäern, verwandt fühlen, so mag sich darin die richtige Erinnerung ausprägen, daß die Aramäer, ebenso wie die hebräer, im 2. Ihrt. aus der sprisch = nordarabischen Wüste eingewandert waren. Die süblichen Stämme um das Tote Meer andererseits sind sämtlich eng untereinander verwandt und bilden eine zusammengehörige Gruppe, die hier etwa seit dem 12. Ihrh. sitt 14). Zu ihnen gehören die Moabiter, Ammoniter, eine Reihe nordarabischer Stämme, ferner die Ismaeliter, die Amalehiter (mit den Kenitern), die Edomiter und ihnen eng verwandt Kenaz mit Kaleb, Otniel, Zärach, Korach, Jerachmeel, und mit ihnen eng verbunden Levi, Simeon, Juda 15). Der Schwerpunkt unter diesen verschiedenen Stämmen, Unterstämmen und Geschlechtern lag gunächst in Seir, wo die Edomiter zuerst (vielleicht um 1160) zu staatlicher Organisation mit einem Königtum gesangt sind (Gen 36, 31-39) $^{16}$ ). Später hat sich der Schwerpunkt weiter nach Norden verschoben, als Juda durch seine Derbindung mit Israel zu politischer Bedeutung gelangte 17).

<sup>1</sup> Dgl. dazu bes. Jensen, Theol. Lit. Zeitung, 1909, Sp. 522 und Bauer und Ceander, Hist. Gramm. der hebr. Sprache I (1918) S. 14f. | 2 An diesen Pharao erinnert noch der Name der nordwestlich von Jerusalem gelegenen "Quelle Meneptah's" (ma' jan mē näftōah) Jos 15, 9; 18, 15. (Dgl. Calice, Orient. Lit. Zeitung, 1903, Sp. 224). | 3 Seti I. (um 1313—1292) bekriegte noch die Beduinen der Sinaihalbinsel, die sich im Cande der Charu seltgeseth hatten. Eine Stele von ihm ist im Ostsordanlande in tell esch-schihāb gefunden worden. Eine andere Stele von Ramses II. (um 1292—1225) ist der berühmte Hiodstein von schēch sa'd im Hauran. | 4 Auf der Inschrift Meneptahs hat Israel nicht, wie die anderen Völkerschaften, das Cänderdeterminativ, sondern das Volksdeterminativ, wodurch es offendar im Gegensah zu den selt Ansässigen als bloßer Stamm bezeichnet werden soll (vgl. Ed. Mener). | 5 Ugl. noch I Kön 9, 20f. | 6 Diese letztere Dorstellung sindet sich nur gelegentlich in der Vätersage (Gen 34; 48, 22). | 7 Das Einwanderungsmotiv gehört zu den typischen Motiven der Stammessagen. Von einem Aufenthalte in fignpten erzählt die Sage auch bei Abraham und Joseph. | 8 Die Unmöglichkeit ergibt sich aus der bloßen Catsache, daß zwischen Jericho und dem Gebiete Judas ein breiter Gürtel kanaanäischer Bevölkerung (Jerusalem u. a.) lag, welcher erft unter David unterworsen worden ist. Überlieserung siegt in Ki i überhaupt nicht vor, vielmehr konstruiert der Erzähler von den Zuständen der älteren Königszeit aus. | 9 Eine Erinnerung an ein Vordringen der Südstämme von Süden her hat sich in der Erzählung vom Kamps mit dem Könige von Arab (Rum 21, 1—3) erhalten. | 10 Die Zehnzahl der Nordstämme ist auch sonst klasm 19, 44; IKön 11, 35 f.); Juda gilt ihnen gegenüber als ein einziger Stamm. An Stelle von Makir wird später Manasse, an Stelle von Gilead Gad genannt. | 11 Die heilige Jwölfzahl ist auch sonst bei der Einteilung der Völker üblich, vgl. Gen 10, 26 f. (wo vielleicht Obal mit LXX A zu streichen ist); 22, 20—24; 25, 13—16; 36, 9—14 (ohn

36, 40—43. Die Zählung von zwölf ifraelitischen Stämmen konnte nur auf künstliche Weise gewonnen werden, indem man entweder Ephraim und Manasse zu einer Gruppe (Joseph) vereinigte oder einen der Stämme (Simeon in Dt 33, Cevi in hes 48) strick. I 12 Als Stammvater der Aramäer gilt Nachor, ein Bruder Abrahams (Gen 11, 28 f.; 22, 20—24); ebenso haben Isaak und Jakob Aramäerinnen (Rebekka; Cea und Rachel) zu Frauen. I 13 Der Nachoridenstammbaum Gen 22, 20—24 zählt als vollbürtige Söhne Nachors sauter Stämme der sprischenorderablischen Wüste auf, als Bastarde dagegen Gegenden und Ortschaften des Kultursandes. Caban, zu dem sich Jakob Gen 29, 1 begibt, gehört nach der ältesten Sagenüberlieserung zu den dene kädäm, d. h. den östlich von Palästina wohnenden arabisch-aramäischen Stämmen; erst der Elohist hat unter den Aramäern der Sage das aramäischen Stämmen; erst der Elohist hat unter den Aramäern der Sage das aramäischen Stämmen; erst der Elohist hat unter den Aramäern der Sage das aramäischen Stämmen 3. 446. I 15 Als nächte Derwandte Israels gelten in der Genealogie die Edomiter (Esau), welche als Brudervolk der Israelsten (Jakobs) erscheinen. Einen Grad serner stehen die Ismaeliter, indem Isnael zum Bruder Isaaks gemacht wird; noch serner stehen die Ismaeliter, indem Isnael zum Bruder Isaaks gemacht wird; noch serner stehen die Ismaeliter, indem Isnael zum Bruder Isaaks gemacht wird; noch serner stehen die Ismaeliter, indem Isnael zum Bruder Isaaks gemacht wird; noch serner stehen die Ismaeliter, indem Isnael zum Bruder Isaaks gemacht wird; noch serner stehen die Isnaelster, indem Isnael sum Bruder Isaaks gemacht wird; noch serner stehen die Isnaelster, indem Isnael sum Bruder Isaaks gemacht wird; noch serner stehen die Isnaelster, die auf Cot, den Nessen, aus einer Danasse, zurückgeführt werden. I 6 Jur dauernden Regierung einer Danasse, zurückgeführt werden. I 6 Jur dauernden Regierung einer Danasse, zurückgeführt werden. I 6 Jur dauernden Regierung einer Danasse, zu d. d. d. S. 370–386). David machte dem Edomite

#### § 24. Israelitische Kulte und Sagen

Während die Sübstämme vorwiegend halbnomaden waren, die auch auf kanaanäischem Boden in dauernder Sühlung mit den Stämmen der Wüste blieben, waren die von ihnen durch einen breiten kanganäischen Gürtel um Jerusalem und Gibeon getrennten Nordstämme ganglich gum Ackerbau übergegangen, deffen Betrieb sie von den einheimischen Kanaanäern gelernt hatten. Mit der Aneignung kanaanäischer Kultur haben die Nord= stämme zugleich auch die kanaanäischen Kulte übernommen, denen sich ihr volkstümlicher Jahvekult assimilierte. Der Prozeß der Kanaanisierung war infolgedessen im Norden weiter vorgeschritten als im Suden. Die spärlichen Nachrichten, die uns über die Kulte der Ifraeliten erhalten sind, zeigen jedenfalls, daß dieselben weit reicher ausgestattet waren als die der No= maden. "Auf jedem hohen hügel und unter jedem grünen Baume" opferte man den Lokalgöttern und Dämonen, die als Spender der Fruchtbarkeit des Bodens galten 1); fröhliche Ernte- und Weinlesefeste mit Schmaus, Sang und Cang feierte man diesen Baalen zu Ehren (vgl. bes. hof 2, 4-15). Daneben hören wir von Klagefeiern, die sich vermutlich auf das Welken und Sterben der Vegetation bezogen (Ri 11, 37. 40). Als Sipe oder Symbole der Gottheit gab es überall im Cande heilige Steine2), die auch wohl als Ahnen und Erzeuger des Volkes galten (Jer 2, 27)8). Allerlei Mythen woben sich um diese Kultgegenstände: in Betel erzählte man von der himmelsleiter, auf der die himmlischen Geister auf= und niederstiegen und die sich einem Günstling der Gottheit wohl einmal im Traume zeigten (Gen 28, 12); in ähnlicher Weise glaubte man in Machanaim ein "göttliches heerlager" wohnend (Gen 32, 2f.) oder zeigte bei Jericho den

heiligen Plaz, wo einst der "Oberste des Heeres Jahves" mit dem Schwerte erschienen war (Jos 5, 13 ff.). Auch Pnuel war solch eine Stätte, an der, wie es hieß, der starke Jakob die in Gestalt eines Nachtdämons ihn übersfallende Gottheit im Ringkampf bezwungen hatte (Gen 32, 23 ff.). Gerade die mit israelitischen Kultstätten verbundenen Jakobsagen verraten einen hintergrund jener massiven Mythologie, die von den Späteren, ebenso wie die an den alten heisigtümern bestehenden Kultsitten, zum kanaanäischen "Greuel" gerechnet wurden und darum zumeist der Vergessenheit anheimsgefallen sind.

Dieser israelitischen Mythologie gehören auch die wesentlichen Bestandteile der sog. "Urgeschichte" in Gen 1-11 an, die Sagen vom Paradies (Gen 2-3), von den Urvätern (4, 17ff.), von den Göttersöhnen und Riesen (6, 1-4), vom Turmbau zu Babel und der Zerstreuung der Bolker (11, 1 ff.). Es ist anerkannt, daß es sich hier um verbreitete Mythen der porderafiatischen Kulturwelt handelt, die ihre nächsten Parallelen bei ben Phönikern haben4). Wie die phönikische, ist auch die ifraelitische Mythologie von haus aus polytheistisch; selbst eine Theogonie wird ihr, wie der phonikischen, ursprünglich zugehort haben, von der Gen 6, 1-4 noch ein stark überarbeitetes Bruchstück ist5). Daß die Mythologie der Genesis nicht dem Nomadentum entstammt, zeigt sich schon in ihrem geographischen Horizont, der die unter babylonischem Kultureinfluß stehenden Cander Dorderasiens umspannt. Diese "Urgeschichte" kennt daber auch keine Stämme, Blutsverbande und Geschlechter, sondern Völker und Sprachen (Gen 11, 1-9); ihre Personen sind keine Eponymi von Stämmen, sie tragen nicht genealogische, sondern individuelle Namen; die Urmenschen heißen schlechthin Mensch oder Mann (Adam, Enosch Gen 4, 26) und Weib (Ischscha Gen 2, 23)6). Auf einen Ursprung aus der Kultur weist auch die Sage vom ersten Städtebauer Kain hin (Gen 4, 17)7).

<sup>1</sup> Man brachte ihnen Abgaben von allen Erträgnissen des Candes. In Betel ist 3. B. der Jehnt als Kultsitte bezeugt (Gen 28, 22). | 2 3. B. in Sichem unter dem Baume (Jo] 24, 26), in Gibeon (II Sam 20, 8), in Betel (Gen 28, 10ff.); oft werden sie als "Altäre" bezeichnet, wie der Stein in Betschemesch (I Sam 6, 14), in Michmas (I Sam 14, 33). Steinheiligtümer sind auch die gilgāl genannten, 3. B. Gilgal bei Jericho Jo] 4, 3. 20; II Kön 2, 1 f.; 4, 38 mit den Schnisbildern Ri 3, 19. 26, ein noch zur Zeit des Eusebius (onom. 243) von den Heiden verehrtes Heiligtum, ferner der Gilgal bei Jerusalem (Jo] 15, 7; 18, 17 = bēt haggilgāl Neh 12, 29), vgl. auch die heutigen Ortsnamen dschildschülise, dschildschiljā und chirbet dschulēdschil. Auch Steinhaufen (gal) gelten als Heiligtümer, vgl. den Ortsnamen Gallim (Je] 10, 30; I Sam 25, 44). | 3 vgl. ferner Je] 51, 1. Auch die Bezeichnung Jahves als "Stein Jīraels" (Gen 49, 24) könnte auf diese Dorstellung zurüchgehen. | 4 Die Hauptquelle für unsere Kenntnis der phönikischen Mathologie ist Philo von Byblos (bei Eusebius, praep. ev. I 10). Nach ihr waren am Anfang Windhauch (ànp nveuματώδης) und Materie (χαος θολερον έρεβωδες) bzw. der Wind Kolpia und das Weib Baau (vgl. hebr. böhū Gen 1, 2); ähnlich bei Eudemos und Mochos (bei Damascius, de primis principis 125), die auch von der Entstehung der Welt aus dem Ei berichten (vgl. Gen 1, 2). Zuerst entstehen die Himmelskörper, die "Wächter des Himmels" (Zwφασημίν = şöfē šamin vgl. Jubil 4, 15; 8, 3; 10, 5; hen 1, 5; 10, 7. 15; 12, 2ff.; 13, 10; 14, 3; 15, 2, Cest. Ruben 5, Napht 3). Des weiteren wird erzählt von den Baumfrüchten, die die Nahrung der ersten Menschen bildeten,

von den Riesen und den Weibern (vgl. Gen 6, 1-4), von deren Abkömmlingen Samemrumos und Usoos, den seindlichen Brüdern, welche als Riesen die Berge auftürmten und von denen der eine ein Hüttenbewohner, der andere ein Jäger war vielleicht ein Gegenbild zu Jakob und Esau. Es folgen eine Menge von Erssindungssagen, die bes. in Gen 4, 17 st. ihre Parallelen haben. Auch die Herleitung der Vorsahren aus Babylonien ist den Phönikern bekannt (vgl. Erkurs zu § 14 Anm. 3.)

5 vgl. § 9 Anm. 8. | 6 vielleicht bedeutet auch Eva (hebr. hauuā) nichts anderes als "Frau" (hauuā, eigentl. — Zelt nach mündl. Mitteilung von Hans Bauer). |

7 Mit diesen Mythen der Kulturvölker haben sich in Gen 1-11 nur vereinzelte Elemente nomadischer Herkunst gemischt. Die Kinder Lameds: Jabal, Jubal und Tubal (-Kain) stellen die Stände des Beduinentums dar: die Herdenbesigter, Musiker (Sänger, Dichter), Schmiede (Gen 4, 19 st.), wobei der Kame Tubal (= Tibarener, ein Volk in Kleinasien) einen Einschlag aus dem sprischen Kulturkreis darstellt; die Reckengestalt Lamechs, der das Lied der Blutrache singt (Gen 4, 23 f.), ist eine echte Beduinensigur. In die südpalästinische Wüste gehören auch Namen, wie Kain (= Keniter), Ada (vgl. das Weib Esaus Gen 36, 2), Henoch (ein midianitischer Stamm Gen 25, 4, später bei P wird senoch mit dem siebenten Urvater der babylonischen Sage Enmeduranki gleichgeset), Seth (Synonnym von Moab Num 24, 17).

#### § 25. Kulte der Südstämme

Wenn die hebräischen Südstämme mit den benachbarten Stämmen von Arabia Peträa nahe verwandt und von dort ins Kulturland vorgedrungen find, so werden auch die ältesten Kulte der hebräischen Nomaden und halb= nomaden nicht wesentlich anders gewesen sein, als wie sie unter den immer sich gleichbleibenden Bedingungen des Wustenlebens in diesem Gebiete und ähnlich auch sonst in Arabien stets bestanden haben. Clemens von Alexandria kennzeichnet die arabischen Kulte durch den Satz: "Die Araber verehren den Stein." Überall in Arabien waren freiliegende oder gewachsene Selsblöcke die hauptkultgegenstände. Der Stein (die ka'ba) von Mekka hat sich bis in den Islam erhalten; ähnliche Steine gab es einst an fast allen heiligtumern, 3. B. in Detra und in Bosra den Stein des Du-ssara (Dusares)1), in Tabala den Stein des Du-Ichalasa, in Taif den Stein der Allat, bei den hubailiten den Stein der Manat usw. Auf dem horeb in der Nähe des Sinaiklosters verehrten die Saragenen einen Marmorblock2), in Elusa (el-chalasa) gleichfalls einen Stein3). Ob auch die sog. Cade Jahves, welche später im Tempel zu Silo stand, einen solchen heiligen Stein barg und ob dies Kultobjekt ichon aus der Wuste stammte, ist sehr umstritten4). Als echte fetische waren diese Steine unbehauene Blocke5); künstlerisch bearbeitete Malfteine (Masseben) sind den Wüstenstämmen nicht bekannt gewesen, ebensowenig wie die künstlichen holzpfähle oder die Götterbilder, die in Arabien nur vereinzelt als Import aus den Kulturgebieten porkommen 6). Der Setischcharakter der Steine zeigt sich sehr lebendig auch in dem Glauben, Stimmen des Dämons aus dem Steine gelegentlich 3u vernehmen?). häufig gab es in der Nähe diefer heiligtumer gels= höhlen, die, wo es etwas aufzubewahren gab, als Schatkammern dienten und die zur Nachtzeit auch zu Inkubationszwecken besucht werden konnten, vielleicht erinnert noch die höhle am horeb daran (I Kön 19, 9; Er 33, 22). Neben dieser Verehrung von Steinsetischen herrschte bei den Wüstenstämmen ein lebhafter Glaube an allerlei Dämonen, die teils als bockszgestaltige Spukdämonen der Wüste, einsamer Anhöhen oder verlassener Ruinen, teils als Bewohner heilkräftiger Quellen<sup>8</sup>), grüner Bäume<sup>9</sup>) oder irgendzwelcher auffälliger Naturerscheinungen<sup>10</sup>) vorgestellt und unter Umständen kultisch verehrt wurden. Wenig bekannt ist über den jedenfalls sehr unzentwickelten Totenkult der alten Araber<sup>11</sup>).

Die Kultstätte und ihre Umgebung galt als heiliger Bezirk (arab. hīmā oder harām, griech. τέμενος); meist war das ein fruchtbarer Candstrich, der als Eigentum der Cokaldämonen oder des Cokalgottes galt 12). Besiger des heiligtums war in der Regel ein Priestergeschlecht, welches die Orakelbestragung in der hand hatte 13). Der Opferkult, der besonders im Schlachten von herdentieren bestand, konnte von jedermann geübt werden. An den meisten heiligtümern fanden regelmäßige Wallsahrtsseste, gewöhnlich einmal im Jahre, statt, zu denen die umwohnenden Stämme unter zeitweiliger Beilegung der zehden zusammenkamen. Streitigkeiten der Stämme untereinander und Einzelner psiegten dabei oft durch das Priesterorakel zum Austrag zu kommen; auch wurden die Seste vielsach zu lebhaften Jahrmärkten 14).

<sup>1</sup> Epiphanius, haer. 51. | 2 Itinerarium beati Antonini martyris 1640 p. 28 (Acta Sanctorum, Mai, tom. II). | 3 Hieronymus, Vita Hilarionis § 16 (Acta Sanctorum, 21. Oct.). | 4 Ogl. § 8 Anm. 2. | 5 Noch das ältelte Altargelet Ex 20, 25 verbietet, den Altar aus behauenen Steinen zu bauen. | **6** Auch Cempel, wie solche später mehrsach in Arabien, z. B. in Elusa und El-ölä, bestanden, sind den ältesten Arabern wohl unbekannt gewesen. | **7** I. B. aus dem Stein der 'Uzzā zu Buß. | **8** Besonders berühmt war die Quelle von Phoinikon, einer von Agatharchides (Diod. III 42 s.) beschriebenen Kultstätte an der Küste des Roten Meeres (wohl mit Carthe feit der Kults des Roten Meeres (wohl mit Guthe bei ben heute fog. Mosesquellen ajun musa zu suchen und identisch mit Mārā-Ēlīm Er 15, 22—27); die Wallsahrer psiegten das zauberkräftige Wasser duelle zu heilzwecken mit heimzunehmen, ähnlich wie die Mekkapilger noch heute das Wasser des Zemzembrunnens mitnehmen. Andere heilige Quellen im äußersten Böen Palästinas waren das Wasser von Kadesch (s. § 26), serre die Brunnen von Be'er lahai ro'ī (Gen 16, 14), von Ba'alat be'er (Jos 19, 8) oder von Be'er säba (Beersted) des von Basser von Be'er kadesch (Beersted) des von Beitsch (Beersted) des von Bei seba), dessen Wasser nach Tabari (I 271 f.) verschwand, so oft ein menstruierendes Weib aus ihm ichopfen wollte, und weiter im Kulturlande die Quelle von Mamre, welche die heidnischen Pilger mit Campen erleuchteten und in welche sie Wein, Ruchen, Münzen, Myrrhe und Weihrauch warsen (Sozom. h. e. II 4). Eine heilige Quelle besaß auch Du-skara, der Gott der Dausiten, in welcher rituelle Waschungen vorgenommen auch Du-ššarā, der Gott der Dausiten, in welcher rituelle Waschungen vorgenommen wurden (B. Hisam 253). Man dachte sich diese Quellen als von Dämonen bewohnt, Agatharchides erzählt in der Beschreibung von Phoinikon von "den in dem Temenos wohnenden Göttern", vgl. Elim (Ex 15, 27); Be'er 'ēlīm (= Dämonensbrunnen) in Moad (Jes 15, 8) und Ba'alat be'ēr (= "Inhaberin des Brunnens") in Simeon (Jos 19, 8). Vielfach stellte man sich diese Quelldämonen als Schlangen vor (vgl. den Schlangenstein und die Drachenquelle bei Jerusalem (I Kön 1, 9; Neh 2, 13) und den judäischen Ort 'Ir nāhāš (= "Schlangenstadt"). | 9 Ein heiliger Baum war die Dattelpalme vor Nedschrän, die als Sitz der Göttin 'Uzzā galt, und beim Seste mit Kleidern und Frauenschmuck behängt wurde. Schon an der Grenze des Kulturlandes lag Beerseba mit seiner Tamariske (Gen 21, 33). — Als Bewohner des Dornhulds erscheint Jahre in Ex 3, 2f; Dt 33, 16; daß der Busch Bewohner des Dornbuschs erscheint Jahve in Ex 3, 2f; Dt 33, 16; daß der Busch brennt, ohne zu verbrennen, hat Parallelen in sprischen Kultsagen, 3. B. aus Tyros (Achilles Tatius II 14, Nonnus Dionys. XL 467ff), Mamre (Syncell. 107 d, 108 a, irrtümlich nach Sichem verlegt). | 10 So erklärte die ägyptisch beeinslußte Cokalsage die aus den Sümpsen des Sirbonissees aussteinen Dämpse als Ausdünstungen

des dort begrabenen Typhon (Plutarch, Anton. p. 916). — Verschiedene Neuere (Ch. Beke, Mordtmann, Ed. Mener, Gunkel u. a.) sehen in dem Sinai (mit dem Dornbusch = senä) einen alten Vulkan und betrachten demnach Jahve als Feuerdämon dieses Berges (vgl. dazu Er 19, 16. 18). | 11 Ogl. das Grab des Königs Obodas in Oboda (Exkurs zu § 14 Anm. 10). In Kadesch zeigte man das Grab der Mirjam (Num 20, 1), auf dem Berge hor das Grab Aarons (Num 20, 22 st.), in hebron das Grab Saras (Gen 23). Meist wird es sich dabei erst um sekundäre Deutungen von Kultplägen der Ahnengräber handeln. | 12 Erwähnt wird z. B. der Temenos von Phoinikon bei Agatharchides; ähnlich war es überall in Arabien. Noch heute ist die Temenosmauer von Mamre (rämet el-chasil) erhalten. Ogl. dazu den haram von Jerusalem, hebron, Medina, Mekka. | 13 Solche Priestertümer werden z. B. in Phoinikon, auf dem Horeb, in Elisa, in El-ölä erwähnt; ferner bei den Edomitern (vgl. Josephus, ant. XV 253) u. a. | 14 3. B. in Mamre (Sozom., h. e. II 4).

### § 26. Das levitische Priestertum zu Kadesch und die Mosesagen

Für die Geschichte der alten hebräischen Religion hat unter den Kultsstätten des Südens die von Kadesch ('ain kudēs)') besondere Bedeutung erlangt; sie ist der alte Mittelpunkt des Stammes Levi und die ursprüngsliche Heimat der Sagen über den Priester Mose, den Ahnherrn der levistischen Priester.

über die den Mosesagen zugrunde liegenden Tatsachen und Zustände können nur noch Vermutungen geäußert werden. Diese Sagen sind ein Gewebe aus sehr mannigfachen Elementen. Sür sich steht die Kindheitsgeschichte von der Verfolgung des Kindes durch den ägnptischen König. seiner Aussetzung im Kästchen und seiner Erziehung durch die Königstochter (Ex 2, 1 ff.), ein altes Motiv des Heldenmärchens, das in ähnlicher Weise auf verschiedene mythische und historische Gestalten des Altertums übertragen worden ist und mit Mose so wenig zu tun hat wie mit dem König Sargon von Agade2). Die Sage vom Auszug aus Ägnpten und vom Untergang der Ägnpter im Schilfmeer steht in keiner ursprünglichen Beziehung zur Gestalt Moses 3). Der Jug zum Sinai endlich ist, wie längst erkannt ist, eine erst allmählich ins Ungeheure gewachsene Episode, die der ältesten form der Sage noch fremd gewesen ist4). Nach der ältesten Sagenform findet die Gesetzgebung in Kadesch statt (Er 15, 25b). Hier haftet auch die Gestalt Moses am festesten: so gehören nach Kadesch u. a. das Quellwunder von Massa und Meriba, der Kampf mit den Amalekitern und die Errichtung des Altars Jahve-nissi (Er 17, 15). Die Verbindung Moses mit dem Sinai und der dort spielenden Dornbuschsage (Er 3, 2-4a. 5.7-8, senä = "sinai", Dornbusch) sowie die Angaben über den keni= tischen (bzw. midianitischen) Schwiegervater Moses scheinen auf einen Zusammenhang des levitischen Jahrekultes von Kadesch mit dem Jahrekult der Keniter (bzw. Midianiter) hinguweisen; doch ist der der Sagenüber= lieferung zugrunde liegende Tatbestand nicht mehr aufzuhellen. Unlokalisiert ist die Beschneidungssage (Er 4, 24 – 26); sekundar mit Mose und der Wüstenwanderung verbunden sind allerlei Lokalsagen, wie die von Mara= Elim (Er 15, 22 - 27), von Tab'era (Num 11, 1 - 3), von den Lustgräbern (Num 11, 31 ff.) 5).

Mose ist nach alledem Cevit (Ex 2, 1); denn Kadesch ist das alte Zentrum des Stammes Cevi. Auf Mose führt sich der spätere Cevitenstand zurück (Ot 33, 8); eins unter den Cevitengeschlechtern nannte sich nach Ex 6, 19; Num 3, 33 "Muschi" (d. h. das mosaische). Im besonderen werden die Priester von Dan in Ri 18, 30 von Jonathan ben Gerschom ben Mosche abgeleitet. Die alten Mosesagen handeln demnach von Mose als dem Ahnherrn der Priester im Stamme Cevi zu Kadesch; ihn schildern sie als den Begründer des dortigen Jahvekultes und seiner Kultbräuche. So spiegeln sich in diesen Mosesagen die Zustände des alten Kultes von Kadesch und seiner Ievitischen Priesterschaft.

Der heilige Quell von Kadesch wird Gen 14,7 als 'en mischpat (Gerichtsquelle), sonst als me meribat (Prozeswasser) oder abgekurzt als meriba bezeichnet; hier an heiliger Stätte wurden demnach Rechtsstreitigheiten durch die Priefter entschieden, ahnlich wie dies in Beerseba vielleicht an dem "Schwurbrunnen" geschah. Die Sage erzählte, daß Mose mit seinem Wunderstab die Quelle geschaffen habe, als das Dolk einst über Wassermangel klagend mit ihm "gestritten" habe (Er 17, 1b-7; Num 20, 1 - 13). Zugleich galt Mose als Begründer des dortigen Priesterorakels und der durch dieses erteilten Rechtsprechung (Er 15, 25b); nach der ältesten form der Sage hatte er Jahre die Orakelinstrumente im Kampfe abgerungen (Dt 33, 8). Mit meriba icheint die Stätte von massa (Probestätte) eng verbunden gewesen zu sein, vielleicht der Ort des Gottes= Auf dieser Rechtsprechung, die besonders bei den Wallfahrtsfesten geübt wurde, beruhte der Einfluß und die Macht der levitischen Priefter auch über die Nachbarstämme. Zu diesen gehörten die Simeoniter, Keniter u. a., die zum Seste in Kadesch zusammengekommen sein werden; nur mit einem der Nachbarstämme, den räuberischen Amalekitern, scheint erbitterte Seindschaft bestanden zu haben; "im Krieg liegt Jahve mit Amalek von Geschlecht zu Geschlecht" (Er 17, 16).

Das Wallfahrtsfest von Kadesch mag man sich nach arabischen Analogien vorstellen. Unter den Kultstätten wird der Altar Jahve-nissi ("Jahve ist mein Banner") (Er 27, 15f.) genannt, dessen Name auf ein ähnliches Kultobjekt hinweist, wie jenes Banner, an dem die heilung wirkende eherne Schlange von Num 21, 5-9 befestigt war. Das hauptfest scheint das nächtliche Schlachten der erstgeborenen Tiere im Frühjahr, das Pasach (Paffah) 7), gewesen zu sein, an dem man sich durch Blutstreichungen gegen die als blutlechzender Dämon umgehende Gottheit schützte (Er 12, 21 ff.); eine verwandte Auffassung von der Gottheit verrät sich in der Sage Er 4, 24-26 wo die Beschneidung als ein Blutzauber gegen den überfall Jahres verstanden wird 8). In hohem Ansehen scheinen die Beschwörungen und Orakel der Cevipriester gestanden zu haben; beides spiegelt sich gerade in den altertumlichsten Stucken der Moseüberlieferung. Die heilung vom Schlangenbiß durch Anschaun der ehernen Schlange, trägt den Charakter des heilzaubers nach dem Grundsate: similia similibus (Num 21, 5 - 9)9). heilzauber spielt auch bei der Quelle zu Mara-Elim eine Rolle (Er 15, 25f.). Eine echte Beschwörungsgeste des Zauberpriesters Mose übt im Amalekiterkampse (Ex 17, 8—16) ihre Wirkung, und noch die Fürbitte, durch die Mose das Feuer von Tabera bannt (Num 11, 1—3), erinnert an zauberische Beschwörung. Als Instrument solcher Zauberhandlungen dient der

mit Moses Gestalt verbundene "Gottesstab" (Er 4, 20).

Dor allem berühmt war das Cosorakel der Cevipriester, die Tummim und Urim, durch welches Recht geholt<sup>10</sup>) und welches gleichfalls auf Mose zurückgeführt wurde (Dt 33, 8). Der Ausbewahrungsort dieses Cosorakels, das nach Art der Staborakel der Araber zu denken sein mag, war vielleicht jenes heilige Zelt, welches die spätere Tradition mit der "Cade Jahves" verbindet<sup>11</sup>). Jedenfalls weist auch das Zelt als heiligtum in die Wüste.

Das Ansehen des levitischen Priestertums erklärt es, daß wir später Ceviten als Priester auch außerhalb des levitischen Stammgebietes Anstellung sinden sehen (Ri 17,7 ff.; 18,30) 12); sie und ihre Tora (Gesetz), die sie auf ihren Ahnherrn Mose zurücksührten, haben dadurch die größte

Bedeutung für die spätere Religionsentwicklung gewonnen.

1 über diese Örtlichkeit vgl. Trumbull bei Guthe, ZDPV, VIII, 182ff.; ferner neuerdings Alois Musil, Arabia Petraea Bd. II, 171ff., 236 und Kühstreiber, ZDPV, XXXVII, 7ff. | 2 heldenhaften Charakter trägt die Figur Moses sonst nirgends; auch bleibt sein Verhältnis zum Pharaonenhose später ohne jede Folge. Nur in der Tötung der hebräischen Knaben ist das Verfolgungsmotiv weiter ausgesponnen worden (Ex 1, 15 ff.). | **3** Mose spielt beim Auszuge keine ursprüngliche Rolle; denn das breitausgeführte Plagenmotiv ist rein novellistischer Art (vgl. Gen 12, 17; 20, 17), und die Tötung der Erstgeburt und die Einsetzung des Päsach sind erst sekundar herausgesponnen aus dem in der Wüste abgehaltenen Seste, zu dem das Dolk Ex 3, 12 nach dem Heiligtum Jahves in der Wüste bestellt wird. Auch beim Untergang der Ägnpter im Schilfmeer, den die jüngere Sagenerzählung durch die phangang der Agypter im Schilfmeer, den die jüngere Sagenerzählung durch die phantastische Dorstellung eines Durchzugs der Israeliten mitten durchs Meer hindurch ausgeschmückt hat, spielt Mose keine selbständige Rolle. Dgl. dazu Ed. Meyner, Die Israeliten und ihre Nachbarstämme, 1 st. Drei Tage weit soll das Dolk zur Feier seines Festes in die Wüste ziehen (Ex 3, 18); dies Ziel wird Ex 15, 22b. 25 erreicht und ist die Stätte von Massa, d. h. Kadesch. Die Sonderbarkeit des Umweges über Sinai bzw. Horeb wird Ex 13, 17f. noch empfunden. Die Einschaltung der Sinaiepisode hat zur Folge gehabt, daß die Erzählung vom Quellwunder zu Massa und Meriba doppelt gegeben wurde, einmal vor den Ereignissen am Sinai (Ex 17), das andere Mal nachher (Num 20). Döllig unmögelich wird der Jug zum Sinai, wenn man annimmt, daß dieser Berg in Midian, d. h. östlich vom ailanitischen Meerarme liegt (val. § 27 Anm. 4). Der Elobist hat deshalb öftlich vom ailanitischen Meerarme liegt (vgl. § 27 Anm. 4). Der Elohist hat deshalb an Stelle des Sinai den Horeb gesetzt, welcher offenbar auf der heute sogenannten Sinaihalbinsel zu suchen ist. Seine Gleichsetzung mit dem dschebel müsä (2244 Meter hoch) gehört erst der christlichen Mönchstradition an. Jedenfalls lag der Horeb beträchtlich nördlicher; Lina Eckenstein (A History of Sinai 1921) sindet ihn bei den von Flinders Petrie zuletzt ersorschied agyptischen Tempelruinen von zuröhöt all absolute von Strikken auf einstellt der der kontroller ist. serābīt el-chādem, was freilich auch nicht zu beweisen ist. Die Übertragung des Namens Sinai auf die heute sogenannte Sinaihalbinsel gehört erst den jüngsten biblischen Quellen an (Num 33 Ps). | 5 Nach dem Abzuge von Kadesch gibt es keine ursprünglichen Mosetraditionen mehr; denn die Sage von der an dem Banner (nes) befessigten ehernen Schlange scheint mit dem Altar Jahve-niss (Ex 17, 15f.) zusammenzuhängen, die Baalpe orgeschichte (Num 25, 1–5) ist keine alte Sage, sondern eine aus späteren Kultbräuchen erwachsene lokale Legende, und Moses Tod im Lande Moab auf dem Pisga erweist sich school dag niemand das Grab Moses dort der Visiga erweist sich school dag niemand das Grab Moses dort der Visiga erweist sich school dag niemand das Grab Moses dort der Visiga erweist sichen sondere Sagentradition bestehnt. ruhend. Die Botschaften an Edom und den König Sichon sendet nicht Mose, sondern Ifrael (Num 21, 21), und beim Kampfe mit Sichon sowie in der Bileamgeschichte

wird Mose nicht genannt. | **6** Der Name Mose (mšh) wurde in Ri 18, 30 später aus religiösen Bedenken durch Einfügung eines kleinen n in Manasse (mnšh) korrigiert. | **7** Der Name kommt wahrscheinlich von pāsah = "hinken" und wird sich auf einen um das Kultobjekt aufgeführten hinktanz beziehen, vgl. den tayāf der alten Araber (heute noch in Mekka). | **8** Dgl. dazu Greßmann, Mose und seine Zeit S. 56st. | **9** Bis in hiskias Zeit gad es eine solche eherne Schlange, nehustān genannt, im Tempel von Jerusalem (II Kön 18, 4). | **10** Das Einholen des Rechtes durch das Orakel heißt tōrā (eig. "Wersen" der Lose); das Wort hat dann die allgemeine Bedeutung von Gesez gewonnen. | **11** Noch in der elohistischen Erzählung Er 33, 7—11 ist diese Derbindung nicht vorausgesett, vgl. Rich. hartmann, Zelt und Lade, ZATW, XXXVII, 1917/18, S. 209ft. | **12** Auf den minäischen Inevon Priester und Priesterin vor; wenn das ursprünglich Levit (Levitin) bedeutet, so würde daraus solgen, daß levitische Priester nicht nur nordwärts, sondern auch südostwärts gewandert wären.

# § 27. Jahve, der Gott der Wüste

Die Verehrung des Gottes Jahre ist in der Wuste heimisch; bezeugt ist sie nicht nur bei den hebraern, sondern auch bei aramäischen Stämmen des 8. Ihrh.s1). In Israel, dessen religiose Zustände uns zuerst unter David greifbar entgegentreten, begegnet neben lokalen Baalkulten auch Jahrekult sicher in Gibeon (II Sam 21, 6. 9; I Kön 3, 4) und in Silo, wo die Cade Jahres im Tempel aufgestellt war und von einem erblichen Priestertum gehütet wurde. Der solenne Name dieses Gottes der Cade war Jahve Sebaoth<sup>2</sup>), (șeba'ōt — Heere); man bezog diesen Namen vermutlich auf die Eigenschaft Jahres als Kriegsgott. Daneben aber finden sich in der volkstümlichen Anschauung der Ifraeliten in Kanaan noch mannigfache andere Vorstellungen von Jahve; er erscheint als Gewittergott3), als himmels= gott, als Berggott (I Kön 20, 23), als Degetations= und Kulturgott, als Schutzgott des Volkes. Als den eigentlichen Wohnsitz ihres Gottes be-trachteten die Israeliten auch nach ihrer Ansiedlung in Kanaan den Sinai, einen Berg der nordarabischen Wuste, dessen Lage östlich der edomitischen Araba oder weiter sudwarts östlich des ailanitischen Meerbusens zu suchen ist4). Don dort, glaubten sie, kam der Gott seinen Derehrern, wenn fie bedrängt wurden, jeweilig zu hilfe (Ri 5, 4f.) 5). Dor allem unter den Stämmen des Südens, die später zum Dolke Juda zusammenwuchsen, wurde der Wüstengott Jahre seit alters verehrt. Ihr hauptheiligtum war Kadesch, wo Jahre durch sein Orakel das politische und soziale Ceben der Stämme ordnete 6).

über das ursprüngliche Wesen Jahves gibt der Name selbst nur unssichere Auskunft, da seine Deutung umstritten ist. In der Wüste tritt Jahve vor allem als Feuerdämon auf: er erscheint in der Waberlohe, die das Volk auf der Wüstenwanderung begleitet (Ex 13, 21; 14, 19 ff.; Num 14, 14), und seuerartig ist sein Wesen auch am Sinai, speziell am Dornbusch, als dessen Bewohner er galt (Dt 33, 16; Ex 3, 2-4a. 5. 7-8). Im allgemeinen trägt dieser älteste Jahve noch stark dämonenhaften Charakter; mehr Dämon als Gott ist er, wenn er Mose des Nachts überställt (Ex 4, 24-26) oder in der Päsachnacht blutlechzend umherzieht

(Ex 12, 21 ff.). Dem entspricht der Zauber, den man gegen ihn anwendet (Ex 4, 25; 12, 22 f.). Auf dieser Stufe der Anschauung sehlen Spekulationen über das Wesen des Gottes und Kosmogonien; der Gott hat nicht Weib und Kind, oder gar Eltern; einsam haust er auf seinem Berge in der Wüste oder zieht an der Spize seines Dämonenheeres in den Kampf.

über die Entstehung dieses Jahvekultes läßt sich nichts ausmachen. "Gestiftet" wurde die Jahvereligion niemals<sup>9</sup>); der Mose, den wir kennen, ist nicht Religionsstifter, sondern der Ahnherr der Priester von Kadesch, also eine mit dem dortigen Kulte verknüpste Sagengestalt; ob und was für ein geschichtlicher Kern hinter derselben liegt, ist mit unseren historischen Mitteln nicht mehr auszumachen 10).

1 Beweis dafür sind die Namen der aramäischen Sürsten 'Azrijau von Ja'udi und Jaubi'di (= Ilubi'di) von Hamat, von denen der eine unter Tigsatpilesar III., der andere unter Sargon II. erwähnt wird. Über sonstige Belege für das angebliche Vorkommen des Jahvenamens vgl. h. 3 immern, KAT 466 ff. Das Vorkommen des Gottesnamens Jahve in Babylonien ist zweiselhaft, seine Gleichsetzung mit dem babylonischen Gotte Ca sedenfalls unrichtig. 2 Man streitet, ob unter den Heeren die Scharen der Israeliten oder die Sterne (vgl. Ri 5, 20) oder allgemein die den Gott begleitenden Dämonen verstanden wurden. Gegen die erste Deutung seba'ōt; die Sterne heißen sonst immer "das Heer des Himmels"; die dritte Deutung ist deshalb wohl die wahrscheinlichste und würde an "das Heer der älöhīm" (Gen 32, 1—2) erinnern. Man versteht jahwä sebä'öt allgemein als Genetivverbindung, obwohl die Abhängigkeit eines Genetivs von einem Eigennamen auffällig ist; vielleicht ist sebā'öt ursprünglich als Apposition zu jahwä gedacht gewesen, d. h. man hätte als expolition zu jahwa geodaft gewelen, d. h. man hatte ähnlich wie die Vielheit der 'alohīm, auch diese Vielheit der şeba'ot mit jahwa identifiziert. | **3** Ogl. hierzu Ex 19, 16; 20, 18; I Kön 18, 36 ff.; 19, 11 f.; II Kön 2, 11 f. Der Donner ist die Stimme Jahves (Ex 19, 19 vgl. hi 37, 5), die Blize seine Pfeile (Ps 18, 15; hab 3, 11 vgl. Sach 9, 14), der Regenbogen seine Schußwasse (Gen 9, 13). Die Vorstellung des Gewittergottes hat vor allem die Farben hergegeben für die Schilderungen der Epiphanie des Gottes (des sog. "Tages" Jahves). | **4** Die Frage hängt mit der anderen gusammen, ob der Schwiegervater Moses nach der ältesten überlieferung Keniter oder Midianiter war. Die Keniter wohnten im Südwesten Aberlieferung Keniter oder Midianiter war. Die Keniter wohnten im Südwesten des Toten Meeres. Die Lage von Midian steht sest durch die griechischen Geographen (Ptolemaeus VI 7, 2 vgl. Jos. ant. II 257; Euseb. Onom. p. 276). | 5 Vgl. auch § 25 Anm. 10 und § 26 Anm. 4. | 6 Die Anschauung vom Wohnsitz Jahves in Kadesch ist nicht durchgedrungen, und eben deshalb die Sinaiepisode in die Erzählung von der Wüstenwanderung eingeschaltet. | 7 Unrichtig sind die alten Erklärungen des Namens als der "Seiende" (Ex 3, 14) oder der "ins Dasein Rusende". Ethmologisch mögliche Deutungen sind der "Herabsahrende", der "Sällende" (Donnergott), der "Terstörer", der "durch die Lüste sahrende". Seit 1520 ist die Aussprache Jehova trotz des sinzelner Gelehrter verhreitet morden. Die richtige Aussprache ergibt sich aus der Die richtige Auspruche Sehobu trog des such dumais ergibt sich aus der Wiedergabe der samaritanischen Alexandrinus ('laoué), sowie aus der Ausprache des Wortes in theosoren Gottesnamen (jähū, jō). | 8 Dgl. auch Gen 15, 12, 17; 19, 24; I Kön 18, 38 u. a. Neuerdings betrachten manche den Sinai als einen alten Dulkan, vgl. § 25 Anm. 10. | Die übliche rationalistische Umsetzung der Sage in Geschichte läßt Mose eine prophetische Offenbarung Jahves erleben und darauf den ihm bekannt= gewordenen Gott, den er daneben (von den Kenitern oder Midianitern) übernommen haben soll, den hebräischen Stämmen als ihren Volksgott verkunden. Den Inhalt dieser neugestifteten Jahvereligion pflegt man zusammenzufassen in dem selbstvertändlichen, also inhaltsosen Sage: Jahve der Gott Israels, und Israel das Dolk Jahves. Eine seierliche Religionsstiftung durch Mose in Kadesch nimmt auch H. Greß=

mann noch an; der Untergang der ägnptischen Verfolger in den durch vulkanisches Erdbeben ausgepeitschten Wogen des Schilsmeeres bei Akaba soll die Hebräer
von der Macht des benachbarteten midianitischen Vulkangottes vom Sinai, Jahve,
überzeugt und Mose zur Beseitigung der Elim und Einführung des von den Midianitern erlernten Jahvekultes bewogen haben. Ein durch rationalistische Auslegung
der Sage ersundener historischer Roman! 10 Ein für die Geschichtlichkeit der Gestalt
Moses am meisten einleuchtendes Argument wäre der Name Mose, der ägnptischer
herkunft ist (äg. msj = Sohn, vgl. Namen wie Ahmose, Chutmose u. a.); doch
beweist auch ein solcher Name strenggenommen nur, daß zwischen den Südstämmen
und Ägnpten alte Beziehungen bestanden haben. Auch sonst sind ägnptische
Namen gerade unter den Leviten (Pinchas, Chosni, Putiel, Paschaur).

### § 28. Jahre und die kanaanäischen Kulte

Mit der Ansiedlung in Kanaan wurden die Hebräer, nicht nur die Nordstämme, sondern auch Juda, zu Bauern, deren wichtigstes Nuttier nicht mehr Schaf und Ziege, sondern das Rind war. Commercium1) und Connubium2) führten zur allmählichen Derschmelzung mit den ein= heimischen Kanaanäern. Zugleich wurde eine Gemeinsamkeit der Kulte angebahnt, besonders durch die Aneignung der einheimischen Acker-Wein- und Obstkultur, deren Technik die Hebraer von den Kanaanäern lernten und mit der sie zugleich die kanaanäischen Vegetationskulte übernahmen. Don haus aus hatte der Gott der Wuste mit den Erzeugnissen der Bodenkultur nichts zu tun; im Wachsen der Saat, im Reifen der Trauben und Oliven spürte man anfangs nicht das Walten Jahves, vielmehr dankte man die Früchte des Candes den Baalen hier und dort, und ihnen opferte man deshalb nach der Weise der Einheimischen. Ein bunter Kreis von Geistern, Damonen, Göttern und Göttinnen war es, in den Jahre hier eintrat und den er vorderhand ruhig neben sich dulden mußte. Aus den verstreuten Angaben der Quellen läft sich ein gewisses Bild dieser alten religiösen Zustände gewinnen. In Jerusalem 3. B. wurde im Tempel Jahres bis zur Zeit hiskias ein Schlangendämon Nechuschtan mit Opfern verehrt (II Kön 18, 4), und in besonderen Gemächern des Tempels woben Tempelsklavinnen Röcke für die Aschera (II Kon 23, 7 LXX); an einem der Stadttore Jerusalems lag eine Kultstätte der Bocksdämonen (II Kön 23, 8 LXX3), und im Südosten der Stadt opferte man am Schlangenstein bei der Rogelquelle (I Kön 1, 9) sowie bei der Gichonquelle (I Kön 1, 33. 38. 45). Wie hier, so gab es an anderen Kultstätten ("höhen") eine Dielheit von Geistern und Dämonen, die zusammen als "die Dämonen" (ha'alohim) bezeichnet wurden4). Rechnet man hinzu, daß 3. B. Saul durch die Coten= beschwörerin zu Endor den Totendamon Samuels zitieren läßt (I Sam 28, 4ff.), daß eine "kluge Frau", d. h. eine Zauberin oder Wahrsagerin, David besucht (II Sam 14, 2; vgl. 20, 16), daß in Davids Hause ein menschenähnliches Idol verehrt wurde (I Sam 19, 13), und daß in seinem Geschlechte zu Bethlehem ein geregelter Geschlechterkult mit jährlichem Opfer bestand (I Sam 20, 6. 29), so ergibt sich das Bild eines sehr bunt gestalteten Götter-, Dämonen-, Ahnen- und Totenkultes, welcher noch unter den Israeliten und Judäern der früheren Königszeit blühte.

Das Verhältnis Jahres zu diesen lokalen Göttern und Dämonen konnte gewiß sehr verschieden vorgestellt werden. hie und dort mag ein besonders angesehener Baal seine Selbständigkeit behauptet haben; in der Regel jedoch wird Jahve zum Herrn (ba'al) der Kultstätte geworden sein. Jahve wurde deshalb in alter Zeit auch von den Ifraeliten und Judaern unbefangen als Baal bezeichnet<sup>5</sup>); er galt als Spender der Feld= und Garten= früchte, des Regens und der Dürre, also als ein echter Degetationsgott, der wie die alten kanaanäischen Baale in Stiergestalt vorgestellt und abgebildet wurde 1). Er wohnte fortan an den einzelnen Ortsheiligtumern, deren lokale Mythen und Sagen sich mit ihm verbanden und die nunmehr als Stiftungen Jahres selbst galten, der hier in der Vorzeit den Ahnen erschienen war und ihnen den Bau der Kultstätte befohlen hatte. So konnte unter Umständen eine volkstümliche Differenzierung der einzelnen Göttergestalten eintreten, für die 3. B. der Gott von Betel (Gen 31, 13), der von Dan und Beerseba (Am 8, 14) usw. als besondere Götter gelten konnten?). Zugleich blübte, wie überall unter polytheistischen Verhältnissen, das Wallfahrtswesen (Am 4, 4; 5, 5; 8, 14; Hof 4, 15). Die sonst an der Kultstätte porgestellten und verehrten Geister und Dämonen wurden als Diener und Gefolge dem hauptgotte untergeordnet; ein beredtes Zeugnis von diesen Volksvorstellungen geben neuerdings die Pappri von Elephantine, in denen von allerlei männlichen und weiblichen Kultdämonen die Rede ift, die neben Jahre traten und zum Teil an seinem Kulte teilnahmen. Einen Gegensatz zwischen Jahre und diesen Geistern und Dämonen empfand man meift nicht; in den Pluralbegriff ha' alohim schloß man Jahre mit ein8). Der Wider= spruch, der in der Cokalisierung des Wüstengottes an den Kultstätten Kanaans und in dem gleichzeitigen Glauben an seinen Wohnsitz in der Wüste lag, wurde anfangs, wenn man ihn überhaupt empfand, in naiver Weise gelöst durch die Vorstellung vom "Namen") oder "Gesicht" Jahves<sup>10</sup>), die an der Kultsstätte gegenwärtig gedacht wurden, oder vom "Boten (Engel) Jahves"<sup>11</sup>), den der Wüstengott zu seinen Verehrern sandte. Auf die Dauer indes konnte der Gegensatz zwischen dem Jahre vom Sinai und dem Jahre-Baal durch keine Sormel ausgeglichen werden; Jahre trat schließlich als scharfer Angreifer der Baale auf, und sein Sieg über jene ist der Inhalt der Religionsgeschichte Ifraels in vorerilischer Zeit.

<sup>1</sup> Jahrmärkte fanden bes. an den Festen statt (vgl. 3. B. Dt 33, 19; ferner den Markt an der Terebinthe von Mamre (Hieron. ad Sach 11, 5; ad Jer 31, 15; Chron. pasch. ed. Dind. I 474). | 2 Dgl. Gen. 34; 38; Rt 9, 3; auch Rt 3, 6; Ex 34, 16. | 3 Lies bāmat hasse īrīm. | 4 Der Ausdruck ist ursprünglich ein echter Plural (vgl. persisch jäzdān) und wird auch so noch vielsach in alter Zeit konstruiert (noch in der aram. Pappri von Elephantine). Dgl. dazu Ortsnamen wie Elim (Ex 15, 27) oder Be'er'elim (Jes 15, 8); serner Agatharchides (Diod III, 42 f.) über die Dämonen von Phoinikon (τοις εν τω τεμένει Θεοις). — Die Phöniker gebrauchten ähnlich phu und phu kolo (τοις εν τω τεμένει Θεοις). — Die Phöniker gebrauchten ähnlich phu und phu kolo (Ri 6, 32; 7, 1; II Sam 11, 21 LXX), Isahve wird wohl der Ausdruck "Baal" in Personennamen der althebräischen Zeit zu beziehen sein, wie in Jerubbaal (Ri 6, 32; 7, 1; II Sam 11, 21 LXX), Isahaal (II Sam 3, 7 u. a.), Meribaal (II Sam 4, 4 u. a.); Isahaal war der Sohn Sauls, Meribaal sein Enkel. Unter den Kriegern Davids sindet sich einer namens Isahaal (II Sam 23, 8 LXX). Derlei Namen kommen auch bei den Nachbarn Israels

vor, 3. B. in Phönikien Merbalos u. a. Im Nordreiche haben sich die mit Baal zusammengesetzten Namen lange erhalten, wie auch die Ostraka von Samaria aus dem 9. Ihrh. zeigen; in Juda verschwinden sie (wenigstens in unseren Quellen) nach David. 6 Das ist, wie Gen 49, 24, Dt 33, 17 zeigen, schon alt. Jerobeam I. stiftete bekanntlich die goldenen Stierbilder für die Reichstempel von Betel und Dan (Ikön 12, 28 s.). | T Die einzelnen lokalen Jahvegestalten hatten demenssprechend auch besondere Namen (Ri 6, 24; Gen 16, 13; 21, 33; 22, 14; 33, 20; 35, 7; vgl. Ex 17, 15). | B. Der Ausdruck ist so einzehürgert gewesen, daß er sich auch hielt, als man bei demselben nur noch an Jahve selber dachte, so daß am Ende ha elöhīm—Jahve wurde. | Os sift z. B. die Lade šem jahwä (der Name Jahves) Ri 6, 2. Dom Boten Nahves heißt es, daß der "Name" Jahves in ihm sei (Ex 23, 21). Man dachte sich ursprünglich den am Kultort gesprochenen oder geschriebenen Namen des Gottes als magisch wirkend. | 10 Daher sagt man: "das Gesicht Jahves sehen", wenn man vom Besuch der Kultstätte spricht. Nach Ex 33, 12—15 will Jahve auf dem Sinai bleiben, während sein "Gesicht" die Israeliten nach Palästina begleitet. Der Ausdruck "Gesicht" einer Gottheit ist auch sonst seichnet; vgl. auch den Ortsnamen Penü'el. Ursprünglich ist den "Gesicht" an das Bild des Gottes im Heiligtum gedacht. Dies ist gemeint, wenn z. B. der Ägnpter vom Schauen des Gottes oder seiner Schönheit redet (Erman, Ägnptische Religion², S. 57, 63, 68). | 11 Das Wort "Engel" (griech. Äryschoc) bedeutet Bote und ist übersetzung des hebräischen mal'ak Bote). "Der Bote Jahves" weilt als Vertreter des Sinaigottes an den einzelnen Kultstätten und in Palästina (vgl. z. B. Ri 5, 23; Ex 14, 19; 23, 20). Die Vorstellung ist indes ein wesenloser Schatten geblieden; daher auch das Nebeneinander Jahves und seines Boten in den Sagenerzählungen (z. B. Gen 16, 1 st.).

#### § 29. Die Kultstätte

Der Kustus Jahves in Kanaan war an die rechtmäßigen lokalen Kustsstätten gebunden (Ex 20, 24). Zumeist waren es ältere Heiligtümer der Baale, die die Hebräer von den einheimischen Kanaanäern übernommen hatten die wohl wegen ihrer gewöhnlichen Cage auf Anhöhen oder Hügeln bāmā hießen d. Das Recht der Jahveverehrung auf diese "Höhen" begründet die Sage, indem sie erzählt, wie Jahve hier zuerst den Ahnen des Volkes erschienen sei 3); dabei verschmolzen vielsach lokale Sagengestalten mit der

Dorstellung von Ahnen der Stämme und des Volkes.

Doraussetzung des lokalen Kultes ist die im Setisch- und Dämonenglauben wurzelnde Dorstellung von der besonderen Gegenwart des Gottes
an einer bestimmten Stätte; im Jahvekulte sind die alten Kultgegenstände,
Stein, Baum oder Quelle, die überall an den Kultstätten vorhanden waren,
zu bloßen Symbolen sür die Gegenwart des nicht mehr an den Gegenstand gebundenen Gottes geworden. Neben die ältere Vorstellung, daß
der Gott an der Kultstätte wohnt (Gen 28, 16 s.) 4), tritt als wirksamere
die andere, daß er zur Kultstätte kommt, wenn man ihn anrust (Ex 20,
24). Die am Heiligtum Betenden und Opfernden sind von der leibhaftigen
Gegenwart des Gottes während der Kulthandlung ebenso überzeugt 5), wie
derzeinige, der sich zum Iweck der Inkubation an heiliger Stätte schlasen
legt und den die Gottheit im Nachtgesicht besucht und anredet. Die Kultgegenstände, ihres Fetischarakters mehr und mehr entkleidet, haben sich
daher in dem höheren Kulte der Kanaanäer wie der Israeliten zu steinernen
Stelen (massēbā) und hölzernen Psählen ("ašērā) gestaltet, die an keiner

Kultstätte Jahves, auch in Jerusalem nicht (II Kön 23, 6), sehlten. Auch Ibole, welche die tierische<sup>6</sup>) oder menschliche Gestalt des Gottes nachbildeten, haben die Hebräer in Kanaan kennengelernt, hölzerne Schnizbilder (pesīlīm 3. B. im Gilgal Ri 3, 19) und mit Metallblech überzogene ('ēfod?) 3. B. Ri 8, 26f.; 17f.; I Sam 21, 10) oder gegossene Bilder (massēkā).

An den kleineren Kultstätten gab es meist keinen Tempel; höchstens errichtete man eine Halle (liskā)<sup>8</sup>) für die Opfermahlzeiten (I Sam 9, 22). Tempel baute man nur dort, wo etwas zu hüten war, ein wertvolles Kultsobjekt oder Götterbild; der Tempel galt dann als "Haus des Gottes". So besaß der Efraimit Micha einen Tempel für sein Jahveidol (Ri 17, 5), so gab es Tempel in Silo (I Sam 1, 9; 3, 3 ff.), Nob (I Sam 21, 10), Jerusalem (I Kön 6-8), Betel (Am 7, 13; 9, 1), vermutlich auch in Dan (I Kön 12, 29) und in 'Ofra (Ri 8, 27). In solchen Tempeln bewahrte man auch Weihzgeschenke auf (I Sam 21, 10), und der den Tempel hütende Priester wohnte darin (I Sam 3, 2 ff.).

1 dgl. Dt 12, 2ff.; hef 20, 28. Şür einzelne Kultorte liegen ausdrückliche Zeugnisse vor: Sichem (Ri 9, 3f.), Betel (Ri 2, 1 a. 5 b) und bes. Jerusalem (II Sam 24). | 2 dāmā war bei den Kanaanäern die übliche Bezeichnung der Kultstätte. Eine semitische Ethmologie des Wortes ist nicht bekannt; indes gegen den Vorschlag, es mit dem griechischen hweide zusammenzudringen, spricht die Bedeutung "Berghöhe", die das Wort im Alsprischen stets, im hedrässchen öfters hat, während bweide zu griechisch hat es in aksām = Kultstätte). damā bezeichnet dann jede lokale Kultstätte; jedoch hat es in altistaelitischer Zeit (ugl. I Sam 9, 12 ff.) noch nicht den üblen Sinn, den es seit dem Deuteronomium bekommen hat. | 3 Dgl. die Sagen von Beerlachairoi (Gen 16, 1-14), Beerseda (Gen 26, 23), Mamre (Gen 13, 18; 18, 1-15), Sor'a (Ri 13, 2-23), Jerusalem (II Sam 24, 10-25), Mispa (I Sam 7, 10-12), Bokim (Ri 2, 5), Betel (Gen 12, 8; 28, 10-22; 35, 1-7), Sichem (Gen 12, 6f.), Ofra (Ri 6, 11-24), Gilgal (Jos 5, 13-15), Punel (Gen 32, 22-33), Machanaim (Gen 32, 2-3). | 2 Daher itt der Jion der "Berg Jahves", und der Tempel das "fiaus Jahves". | 5 Daher die Sitte des Schweigens, wenn die Gottekeit zum Opfer nacht; dem lateinischen favete linguis entspricht das hedrässche "Stille vor Jahve" (Sef 1, 7; hab 2, 20; Sach 2, 17). | 6 Als Baal wird Jahve in Stiergestalt dargestellt (in Betel und Dan I Kön 12, 29); als Gott von Betel heißt er in Gen 49, 24 "der Stier Jakobs, der hirt des Steines Iraels", vgl. Dt 33, 17. | 7 Neuerdings wird von zahlreichen Forschern bestritten, daß effod ein Jodo bedeute. Man hält dann 'effod für ein Orakelinstrument, etwa eine Orakeltasche, in welcher die heiligen Cose geworsen sein. Andere glauben, daß das Wort 'effod von späteren Schriftgelehrten in den Cert geseht set für ein anstößiges Wort, wie "Gott" (Moore), "Cade" (Arnold), "Stier" (Budde). | 8 liškā ist wahreschellen lied dasselbe Wort wie das griechische Accun.

# § 30. Die Kultbräuche

Wie überall im entwickelten Götterglauben, bestand auch bei den Israeliten die Ausübung des Kultes in einer Fülle verschiedenartiger Handlungen, die, aus der Zeit des Zauber- und Dämonenglaubens vererbt, teils unverstanden als rudimentäre Bräuche fortlebten, teils unter Ein- wirkung des entwickelteren Götterglaubens allerlei Umdeutungen erfahren hatten. Diele unter ihnen gehörten zu den regelmäßig im Jahvedienst

beim Besuch der Kultstätten geübten Riten, während andere unabhängig davon sich erhielten oder doch nur in loserer Beziehung zum Jahvekulte standen.

Dom Jahvekult unabhängig war jener Komplex von Handlungen und Dorstellungen, der dem Gebiete des Cotenkultes angehörte. Manche von diesen, wie die Totenbeschwörung (I Sam 28), konnten, weil bei ihnen der Gedanke an die dämonische Macht der Totenseele lebendig bleiben mußte. dem Jahvekulte niemals eingegliedert werden; andere hat der Jahvekult in alter Zeit neben sich geduldet, wie das Rigen und haarscheren für die Toten (Lev 19, 27f.; 21, 5; Dt 14, 1), bis am Ende nur noch ein Teil dieser Trauerbräuche in übung blieb, und zwar teils als unverstandene und nur durch die Sitte gebotene oder durch neue Motive gestügte Riten, teils auch neubelebt durch die unversiegbaren psychologischen Quellen uralten Seelenglaubens. Ahnlich steht es mit gahlreichen Brauchen des Jauberkultes. Soweit der ihm zugrunde liegende Gedanke an die Wirkungen der Geister und Dämonen verblafte, konnten zauberische Handlungen dem Jahrekulte assimiliert werden; die Zauberhandlung, nun nicht mehr Wirkung des im Zauber agierenden Dämons, wurde zum "Wunder", zu welchem der frei handelnde Gott einen begünstigten Menschen, vor allem auf sein Gebet hin, befähigte 1). Auch das Zauberwort erhielt sich als Beschwörung, Sluch oder Segen in Kraft. Nicht nur im Jahvekulte blieben diese in übung in form des priesterlichen Beschwörungsgebetes (Num 10, 35 f.), des priesterlichen Segens (Num 6, 24 - 26; Gen 14, 19f.) und fluches (Num 5, 21 ff.), sondern auch unabhängig davon im privaten Leben. Sehr lebendig war im Volke bis in späteste Zeit der Glaube an die magische Wirkung des Sluch = und Segenswortes2). Des weiteren hat der Jahvekult auch das weite Gebiet der Mantik mit den mancherlei Methoden der Zeichendeutung und Orakelfindung teils neben sich geduldet, teils sich eingegliedert. allgemeinen gilt der Satz: überall, wo der Gedanke an die Dämonen aus= geschaltet und der Zauber als eine von Jahre verursachte oder durch ihn gemissen Gegenständen (Amuletten, Orakelinstrumenten) mitgeteilte magische Wirkung verstanden werden konnte, bestand die Möglichkeit einer Affimilation.

Andere kultische Bräuche, besonders des privaten Cebens, standen in der alten Zeit zum Jahvedienste in gar keiner oder höchstens ganz loser Beziehung. Dahin gehört vor allem die Beschneidung, eine alte, auch bei anderen Westsemiten übliche Zauberzeremonie, die ursprünglich beim Eintritt ins Pubertätsalter vorgenommen wurde<sup>3</sup>). Dahin gehören serner die Tätowierungen auf Hand und Stirn, die ebenso wie die Amulette ursprünglich Schuhmittel gegen dämonische Gesahren bedeuteten<sup>4</sup>), serner die Waschungen nach sexuellen und anderen Verunreinigungen, in denen man gleichfalls ursprünglich Wirkungen von Dämonen zu spüren meinte<sup>5</sup>). Auch die Enthaltung vom Blutgenuß und vom Fleisch gewisser Tiere (Eev 11; Ot 14, 7 st.) kann in diesem Zusammenbang erwähnt werden.

In Beziehung zum Jahvekulte selbst konnten manche dieser Bräuche treten, indem man sie als Bedingungen für die Zulassung zu demselben ansah<sup>6</sup>). Enthaltung von Verunreinigungen und Waschung vor dem Kult waren erforderlich, letzteres, um den Menschen in einen für die Berührung mit dem Göttlichen geeigneten "heiligen" Zustand zu versetzen"). Das gleiche Motiv der Scheidung vom Profanen und der "Heiligung" liegt vor in dem Ausziehen der Sandalen<sup>8</sup>) und dem Anlegen von Kultkleidern<sup>9</sup>)

und Schmucksachen 10).

Auch die eigentlichen Kulthandlungen, d. h. solche, die die Gottheit beeinflussen sollen, sind ursprünglich Zauberhandlungen. Manche von ihnen wurden am Kultobjekte selbst vorgenommen, wie das Küssen des Idols (hos 13, 2; vgl. I Kön 19, 18) oder das Streicheln desselben, eine Sitte, an die noch die Redewendung "das Gesicht Jahves streicheln" erinnert<sup>11</sup>). Weiter gehören zu den im alten Israel üblichen Kulthandlungen Tanz, Selbstverwundung und Prostitution. Der Kulttanz<sup>12</sup>) sindet sich in verschiedener Form, z. B. als Kriegss und Siegestanz (Ex 15, 20; Ri 11, 34; I Sam 18, 6; 21, 12 vgl. 30, 16) oder als Degetationss, Regens und Erntetanz (Ri 21, 21)<sup>13</sup>). Die Selbstverwundung ist als israelitischer Kultbrauch durch hos 7, 14(LXX) bezeugt<sup>14</sup>). Auch die Prostitution war Kulthandlung<sup>16</sup>); ihr dienten die männlichen und weiblichen hierodulen, welche den Namen kādēš und ķedēšā (heilige)<sup>16</sup>) führten; bezeugt ist die kultische Prostitution sowohl im Nordreiche (Am 2, 7; hos 4, 14) als auch in Juda (I Kön 14, 24; 15, 12; 22, 47; II Kön 23, 7).

Alle diese bisher erwähnten Kulthandlungen aber treten in ihrer Bebeutung zurück hinter denjenigen, die infolge der außerordentlichen Wandlungsfähigkeit ihrer Bedeutung für die höhere Entwicklung der Religion die

bedeutsamsten geworden sind: Gebet und Opfer.

<sup>1</sup> Eine Nachwirkung der Zaubervorstellung bleibt beim "Wunder" insosern, als eben nur bestimmte Menschen zu Wunderhandlungen oder zu wunderwirkenden Gebeten sähig sind; daher die Bedeutung der Kürbitte, wie sie z. B. die Propheten üben. | 2 3. B. ki 17, 2; Isam 17, 10; Il sam 21, 21; Ikön 8, 31; Neh 5, 13; Cev 5, 1; vgl. Je 58, 9; Prov 6, 12–14. In sage und Cegende ist das Motiv sehr beliebt (Gen 27; 48, 9 sfl.; Num 22–24; Jos 10, 12 sl.; Ri 9, 7–20; Il kön 2, 24; 6, 18). Daß hier überall ein alter Dämonenglaube nur verblaßt ist, zeigt sich noch darin, daß die Fähigkeit zum Sprechen maglicher Worte besonders "Gottesmännern" oder Sterbenden (vgl. die Segens» und Fluchworte in den Vätersagen) zugeschrieben wird. 

3 Vgl. § 9 Anm. 5. | 4 Je 44, 5; Ex 13, 9. 16; die Zeichen auf der Stirn heißen totäfot. — Das "Kainszeichen" (Gen 4, 16) ist vermutlich ein analoges Abzeichen des Keniterstammes gewesen. Bei anderen Wüstenstämmen sinden sich wieder andere Stammeszeichen, z. B. bei axabischen Stämmen die gestutzten Schläsen (Jer 9, 25; 25, 23; 49, 32). | 5 Vgl. Il sam 11, 4; Cev 12. 15; Dt 23, 11 f. Nach Berührung einer Leiche und bei Reinigung vom Aussatz genügte später einsache Waschung nicht (Num 19, 11 sl.; Cev 14, 1 sl.); doch ist die spätere Zeit in dieser hinsicht ängstlicher gewesen als die alte Zeit, in der z. B. die Gräber noch östers im hause waren (I sam 25, 1; I kön 2, 34; vgl. die Davidsgräber in der Davidsburg I kön 2, 10; 11, 43; 14, 31 u. 0.; Jos ant. XVI 179 ss. und später im Garten Ussatz zu kohren von der Kulthandlung, ist erst ein Exil zum religiösen Jahvezeichen geworden. Die tötasfot sind im späteren Judentum zur hande und Kopstesiula (Mt 23, 5 oder auch zwei Lage vorher (Ex 19, 10 st.) ersolgen konnte, gehörte die Enthaltung oder auch zwei Lage vorher (Ex 19, 10 st.) ersolgen konnte, gehörte die Enthaltung

vom Beischlaf (Ex 19, 15; vgl. I Sam 21, 5f.) sowie das Waschen (Ex 19, 10. 14) oder Wechseln (Gen 35, 2) der Kleider. Zur Waschung des Priesters vor der Kultzhandlung vgl. Ex 30, 17 ff. | **8** Ex 3, 5; Jos 5, 15; Ps Salom 2, 2. | **9** Ex 3, 22; 12, 35; vgl. II Kön 10, 22; 22, 14. | **10** Hos 2, 15; Ex 3, 22; 11, 2; 12, 35; die Schmucksachen werden, wie die Kultkleider, nach der Feier wieder abgelegt (Ex 33, 4 ff.). Über die ursprüngliche Bedeutung des Schmuckes als Amulett s. § Anm. 10. | **11** hillā et penē jahwā, d. h. Jahve besänstigen, 3. B. I Sam 13, 12. Daher scheint die Gebetsgeste des Ausdreitens der Hände (eig. kappaim — Handsstäden) zu stammen (Ex 9, 29; Isl. 15). Bei den Argharn mar das Streicheln der Haussätzen heim Einsang Jes 1, 15). Bei den Arabern war das Streicheln der hausgöhen beim Eingang und Ausgang üblich. — In einem ähnlich übertragenen Sinne sagte man, wenn man vom Besuch des Tempels redete: "das Gesicht des Gottes sehen", d. h. eigentlich das Bild des Gottes im Tempel sehen (vgl. § 28 Anm. 10). | 12 Der kultische Tanz erscheint von früh auf in zwiesacher Gestalt, einerseits als eine von starken Gesühlen ges ragene Ausdrucksbewegung, die sich allmählich selhst rhythmisiert und dadurch die Gemütserregung die zu ekstatischem Grade zu steigern vermag, andererseits als Zauberhandlung, welche durch nachahmende pantomimische Gebärben das Tun der Dämonen zu unterstügen bestimmt ist. | 13 Das Kullselt heißt daher hag (= Tanz) vgl. arab. hagg. In den Baalkulten sind diese Tänze sehr verdreitet; Beispiele liesern die Baalspriester auf dem Karmel (I Kön 18, 26), die Verehrer des Baal von Chrus (Heliodor, Aethiop. IV 16s.). Einer der phönikischen Baale sieß der "Tanzbaal". Vielsach hatte dieser Tanz die eigentümliche Sorm des Hinktanzses, d. h. eines Tanzes, dei dem das eine Knie gebeugt ist (vgl. Heliodor a. a. O., I Kön 18, 21. 26); daher mag der ätiologische Zug der Sage Gen 32, 32 stammen (Gunkel), sowie der Name Päsach (ndd = hinken). Auch die Araber kennen den hinktanz (tauāf). Vgl. § 22 Anm. 10 und § 26 Anm. 7. | 14 Sie hat ihre Paralselen in sprischen und kleinasiatischen Kulten; Beispiele liesern die Baalkulte (I Kön 18, 28), der Kult der "Sprischen Göttin" (Apuleius, metam. VIII 24–29) sowie die Kulte des Attis und der Bellona. Vgl. § 11 Anm. 13; § 22 Anm. 12 und 13. Welche Bedeutung die Selbstverwundung als Unterstützung des Gebetes in diesen Kulten besaß, sehrt der Umstand, daß das sprische Wort für "beten" ("ätkaskaf) die Grundbedeutung "sich verwunden" hat; vielleicht gilt das gleiche vom hebräischen hitpallel. | 15 Ugl. § 13 Anm. 11. | 16 Die Bezeichnung ist spundometisch sie der rein rituelne Sinn der "heiligkeit" in der Antike. Die Bezahlung dieser "feisigen", welche dem heiligtum zu gute kam, heißt Dt 23, 19 "Gurenlohn" und "hundegeld". Der Ausdruck "spund" war an den phönikischen heiligtümern die ossiigene (und dort nicht als Schimpswort gemeinte) Bezeichnung der Prostituierten C. J. Sem. I Mr. 86; Ap. Joh. 22, 15 vgl. W. Robertson Smith, Religion der Semiten 221, Anm. 449). tragene Ausdrucksbewegung, die sich allmählich selbst rhythmisiert und dadurch die

# § 31. Das Gebet

Jede Kulthandlung, das bloße Gebet ebenso wie das Opser, pslegte durch die Namensanrusung des Gottes (zekär) eröffnet zu werden; daher konnte man die Kultübung als "Anrusung des Namens Jahves" (z. B. Gen 4, 26; 12, 9; 26, 25) bezeichnen. Doraussezung des Kultes war, daß man den Namen des Gottes kannte (Ex 3, 13 st.). Durch die Anrusung bezweckte man, den Gott ausmerksam zu machen, ihn herbeizurusen<sup>1</sup>) und ihm dann im "Gebete" Anliegen und Wünsche vorzutragen. Deshalb betete man laut<sup>2</sup>). Nach den ältesten Geschichtserzählungen zu urteilen, scheint man das Gebet ursprünglich vorwiegend an der Kultstätte und beim Kultzgegenstande ausgeübt zu haben<sup>8</sup>); man wallsahrete zum Kultorte, um zu beten und zu opsern (I Sam 1, 3); ein hiskia begibt sich mit dem besleidigenden Briese des assprüschen Gesandten in den Tempel, breitet ihn vor Jahve aus und betet (II Kön 19, 14 st.). Man pslegte, wahrscheinlich

vor und nach dem Gebete, sich zu verneigen, niederzuknieen und mit der Stirn den Boden zu berühren<sup>4</sup>). Das Gebet selbst scheint man knieend oder stehend gesprochen zu haben. Die Gebetsgeste war das Ausbreiten

der Hände<sup>5</sup>).

Die älteste und häusigste Form des Gebetes ist das Bittgebet. Man bat um Schutz und Rettung in Gesahren, Rache an den Feinden, Regen, reiche Ernte, Kindersegen u. dgl. Dielsach war das Gebet mit dem Opfer verbunden<sup>6</sup>), oder der Betende versprach dem Gott für den Fall der Ershörung ein solches (Gen 28, 20–22; I Sam 1, 11). häusig suchte der Betende das Mitleid des Gottes zu wecken durch Weinen und Klagen (I Sam 1, 7ff.; hos 7, 14) oder durch allerlei Trauerzeremonien, die als "Selbstopferungen" dann den Charakter der Askese erhielten: man zerriß sich die Kleider und zog den Trauerschurz an (I Kön 21, 27), legte sich auf die Erde und saftete (II Sam 12, 16. 22) doer verwundete sich gar blutig (hos 7, 14, LXX)<sup>8</sup>).

Es ist schwerlich Zufall, daß die höheren Formen des Gebetes, das Dankgebet, das Bußgebet und die Lobpreisung in den älteren Geschichtsnachrichten bis auf schwache Ansätze fast ganz sehlen. Ihre selbständige Ausbildung gehört, was die israelitisch-jüdische Religionsentwicklung ans

langt, erst einer jüngeren Zeit an.

1 Dgl. den Hohn des Elia über den Baal, der vielleicht trunken sei, spazierengehe oder schlafe (I Kön 18, 27). | 2 Wenn Hanna I Sam 1, 13 leise betet, so ist das für Eli so überraschend, daß er sie sür trunken hält. | 3 Wenn die Helden der Sage oder Gottesmänner auch unabhängig vom Kultort von Jahve gehört werden, so ist das nicht ohne weiteres zu verallgemeinern. Übrigens ist die Gottesmaschen, deist das der Sagenerzähler, bei. J² und E, schon entwickelter als die der ältesten Richterz und Königsgeschichten; bei ihnen sindet sich denn auch gelegentlich ein unsabhängig vom Kultodiekt und Kultort gesprochenes Gebet (z. B. Gen 24, 12 ff.). | 4 hebr. histaha wā oder kādad. | 5 Dgl. § 30 Anm. 11. | 6 Ein alter Ausdruck für "beten" ist ätar, was dem arabischen "atara — opsern entspricht. | 7 Öffentliche Kastage als regelmäßige Institution sind aus vorezilischer Zeit zwar nicht bekannt, doch konnte bei allgemeinen Kalamitäten gelegentlich die Kultzemeinde zum gemeinsamen Sasten an die Kultstätte berusen werden (Zer 36, 6). | 8 über die ursprüngliche Bedeutung von hitpallēl s. § 30 Anm. 14. | 9 Ein Dankgebet (freilich ohne Anrede Jahves) sindet sich Gen 24, 27. Ansähe des Bußgebetes liegen in der Betonung der Unwürdigkeit des Beters (z. B. Gen 32, 11), Ansähe zum Cobpreis z. B. in Ex 15, 21; Ri 5, 21f.

# § 32. Die Opfer

Die spärlichen Nachrichten der alten Quellen lassen noch deutlich erkennen, daß die Opfersitten an den einzelnen Kultstätten in alter Zeit verschieden gewesen sind. Manche unter diesen Opfersitten stammten bereits aus der Nomadenzeit, der größere Teil dagegen war kanaanäischer Herkunft. Die alte Zaubervorstellung, die vor allem den Blutriten und der Opfermahlzeit zugrunde liegt, war auf kanaanäischem Boden stark zurückzgetreten hinter dem Geschenkgedanken, mit dem sich die Idee einer Speisung der Gottheit vielfach verband. Zugleich war auf dem Boden des Kulturz

landes die Sitte der Verbrennung des Opfers bei den meisten Opferarten

herrschend geworden (Ri 6, 21; 13, 20; 1 Kön 18, 38).

Unter den Opfern standen auch bei den in Kanaan sekhaft gewordenen hebräern noch immer die Opfer von herdentieren oben an. Die nomabische Anschauung, für welche jede Schlachtung zugleich Opfer war, wirkte darin fort, daß auch jest noch die Schlachtung eine rituelle form behielt (mit der Blutschüttung); aber sie brauchte nicht an der Kultstätte zu geschehen (vgl. Gen 18, 7; 1 Sam 28, 24 f.), brauchte also nicht "Opfer" zu sein. Infolgedessen zweigte sich von der einfachen Schlachtung das Schlachtopfer ab; aber beide behielten den Namen zähah (Schlachtung), und beide waren stets mit einem Schmaus verbunden. Das Schlachtopfer, bei dem das Sett der Eingeweide für die Gottheit verbrannt wurde, war das üblichste unter den Opfern der alten Zeit2). Eine feierlichere Abart desselben war das šäläm oder zäbah šelāmīm ("Heilsopfer") genannte Opfer, bei dem der Gedanke der Verbrüderung der Opfernden untereinander und mit der Gottheit im Vordergrunde stand, wie er auch in der Blutsprengung auf den Altar und auf die Opfernden (Er 24, 6ff.) zum Ausdruck kam8). Bei großen Opferfeiern, bei denen viele Tiere geschlachtet wurden, brachte man neben den zum Opferschmaus verwandten Tieren (zibhe selamim) ein ganzes Tier als sog. Ganzopfer (kālīl) oder Brandopfer ('olā4) auf den Altar (II Sam 6, 17f.; 24, 25); in gewissen gällen finden sich auch schon in alter Zeit Brandopfer allein (Ri 6, 19ff.; 13, 19ff.; I Sam 6, 14)5).

Neben den Tieropfern gab es vegetabilische Opfer: Brot= und Mehl= opfer. Sehr alter Brauch war das Opfern von Schaubroten, die nicht verbrannt, sondern "vor Jahve" hingestellt wurden. Andere Opfer von Brotkuchen oder Mehl wurden verbrannt; sie werden häusig in den älteren Quellen erwähnt (Ri 6, 19; I Sam 1, 24; 10, 3; Am 4, 5)?); außerdem sinden sich im späteren Gesetz eine Reihe alter Opfer dieser Art kodisiziert, wie 3. B. das Opfer gerösteter Ähren oder zerriebener Körner (minhat bikkūrīm

Lev 2, 14).

Unter die Trankopfer (näsäk, Cibation) ist das Blutopfer nicht mehr zu rechnen, welches nur noch als begleitender Opferritus (Blutausschütten, Blutsprengen, Blutstreichen) geübt wurde; selbständige Trankopfer dagegen waren das für Betel bezeugte Ölopfer (Gen 28, 18) und das freilich erst

aus dem nacherilischen Kulte bekannte Weinopfer (Er 29, 40)8).

Ihrem Anlasse nach unterschied man 1. freiwillige Opfer (nedābōt), 2. Gelübdeopfer (nedārīm) und 3. solche Opfer, die, weil der Gottseit gehörig (kodāšīm), obligatorisch waren. Die letteren bestanden in bestimmten Abgaben an den Gott oder die Priester, durch die der Genuß vom Ertrag der Herde oder des Bodens erst ein erlaubter wurde. Die Sitte, die erstzgeborenen Tiere (bekōrōt) des Kleinviehs zu opfern, stammte, wie die Päsachschlachtung zeigt, schon aus dem Nomadentum; in Kanaan ist dieser Brauch auf die erstzgeborenen Rinder und Esel insofern ausgedehnt worden, als man erstere opferte, letteren das Genick brach oder durch ein Lammzopfer ausslöste (Ex 34, 19 f. vgl. Dt 15, 19). Die vegetabilischen Abgaben von Korn, Öl, Most, Obst u.a. dagegen waren kanaanäischer herkunst; die

späteren Gesetze kennen mannigfaltige Arten derselben mit verschiedenen Bezeichnungen: Erstlinge (bikkūrīm), Auslese (resīt), Zehnt (ma'aser), Abhub (terumā) u. a., die indes in älterer Zeit sicher nicht alle neben= einander bestanden haben, sondern wohl auf landschaftlich verschiedene Bräuche gurückgehen 10).

Auch Menschenopfer sind im alten Israel noch gelegentlich bargebracht worden, auch dies eine übernahme kanaanäischer Brauche. Ob sie freilich jum Jahrekulte gehörten, ist nicht sicher zu belegen 11). Die Kinderopfer im Tale Ben-hinnom bei Jerusalem galten dem Mäläk (II Kon 16, 3; 21, 6; 23,1012), und das I Kön 16, 34 erwähnte Kinderopfer bei der gundament= legung mag lokalen Dämonen dargebracht worden sein. Doch ist keineswegs ausgeschlossen, daß, wie andere lokale Kultbräuche, auch Menschenopfer dem Jahre gegolten haben 18); jedenfalls wird die alte Zeit dieselben schwerlich als grundsäklich unvereinbar mit der Jahreverehrung angesehen haben.

Dem Opfern nahe verwandt ist das "Bannen" (hähärim) und "Weihen" (hikdīš); beides war ursprünglich wesentlich gleichbedeutend und bezeichnete die Übergabe einer Sache an die Gottheit als deren Eigentum, welches damit sakrosankt, "heilig" (vgl. Jer 2, 3) war und dann keine profane Derswendung finden durfte. So weihte man der Gottheit Geld zur Anfertigung eines Idols (Ri 17, 3) ober ein wertvolles Beutestück (I Sam 21, 10). überhaupt das im Krieg erbeutete Metall (II Sam 8, 11; 1 Kön 7, 51; 15, 15. 18; II Kon 12, 19; vgl. Jos 6, 19. 24). Auch Menschen konnte man dem Gott bzw. seinem Tempel weihen, die dann als "Oblaten" (netinīm Efr 2, 43 ff.) bezeichnet wurden und die Stellung von Tempelsklaven (hierodulen) einnahmen; sie waren Schlachtgehilfen und Tempelwächter (vgl. Jos 9, 21 ff.) Eine besondere Gruppe bildeten in Jerusalem die sog. "Sklaven Salomos" (Esr 2, 55 ff.), wohl eine Stiftung dieses Königs. Dielfach waren diese Tempeliklaven Ausländer (hef 44, 7ff.)14). Gelegentlich muß es vorgekommen sein, daß man auch die eigenen Kinder dem Tempel weihte (I Sam 1, 11. 22. 28). Ein Teil der geweihten Personen, Weiber und Männer, diente der kultischen Prostitution; ihre Bezeichnung als "Heilige" (kādēš, ķedēšā) kennzeichnet sie als Eigentum des Gottes 16).

<sup>1</sup> In den späteren Prieftergesetgen sind natürlich nur Kultsitten von Jerusalem und Judäa kodifiziert und dabei Bräuche sehr verschiedenen Ursprungs in ein Spstem gedracht. Diese dieser Bräuche sind, wie längst hervorgehoben worden ist (vgl. 3. B. Stade, Bibl. Theol. I 161), uralt, aber 3. T. erst spät dem offiziellen Kult angegliedert worden. 2 Ein Schlachtopser brachte man 3. B. dar bei der Jahresseier des Geschlechtes (I Sam 20, 6. 29), beim Opfer der Ortschaften auf der dem die Sam 9, 13), beim Besuch der Wallsahrtsstätte (I Sam 1, 21; 2, 19), auch als Gesübdeopser (II Sam 15, 12). — Eine genauere Beschreibung der Opserssitten in Silo gibt I Sam 2, 13 ss. darnach schlachtete der Laie, zerstückte das Tier, verdrannte das zett und kochte das zseisch im Kessel; der Priester erhielt ein Stück des gekochten zseisches schlachten nach Dt 18, 3 Bug, Kinnbacken und Magen). 3 Eine Abart des heilsopsers war das Weihopser (hattāt), über dessen Derwendung die vorezisischen Quellen ganz schweigen; nach hes 44, 27 wurde ein durch eine Leiche verunreinigter Priester durch dasselbe wiedergeweiht; vermutlich diente es überhaupt zur Weihe des Priesters. Ebenso mag es schon in älterer Zeit in und Judaa kodifiziert und dabei Brauche fehr verschiedenen Ursprungs in ein

ben Küllen von Cev 5 und 15 sowie zur Weihe von Kultgegenständen (vgl. Hef 43, 18ff.; 45, 18ff.) verwendet worden sein. Das Wesentliche beim Ritus des Weihopfers ist die Blutsprengung an den Altar ober dessen hörner. - Eine Abart des Weihopfers wiederum war das Bußgahlungsopfer ('asam), welches bei unwissentlicher Aneignung oder Benutung heiliger Gegenstände stattfand; es war ein Weihopfer verbunden mit der Restitution des angeeigneten oder benutten Gegenstandes samt 16 Aufschlag des Wertes (Lev 5, 15f.). Die Jahlung von Bußgeschenken ist jedenfalls alt (I Sam 6, 3ff.; I Kön 12, 17). 4 ölä wird ursprünglich eine allgemeine Bezeichnung sein für den Anteil der Gottheit, der auf den Altar kam. 🎜 🖪 Kön 16, 15 f. erwähnt das tägliche Morgenbrandopfer im jerusalemer Cempel. -Unter die Rubrik der Brandopfer fallen auch die Taubenopfer (Lev I, 14ff.; 5, 7ff.) und natürlich die Menschenopfer. — **6** I Sam 21, 7 in Nob, I Kön 6, 20f. in Jerusalem. | **7** Im jerusalemer Ritual hießen diese Speisopfer minhā. Ein Mehlopfer wird die tägliche Abendmincha gewesen sein (UKön 16, 15). | **8** Das Weinschen opfer ist kanaanaischen Ursprungs. Auch die Wasserlibation wird erwähnt (II Sam 23, 16; vgl. I Sam 7, 6 als Sühneritus); sie war volkstümlicher Brauch, der sich als Ritus der Caubhüttenseier erhalten hat. | **9** In der Praxis hat man offenbar troth des allgemeinen Grundsates (Ex 34, 29) nur die männlichen Erstgeburten gesopsert; die weiblichen indes scheint man wenigstens profaner Verwendung entzogen 3u haben (Dt 15, 19). | **10** Als bikkūrīm werden bezeichnet: die Mincha vom neuen Getreide (Lev 2, 14), die Pfingstbrote (Lev 23, 17), die Abgabe der ersten Trauben (Num 13, 20; vgl. 18, 13; Jer 24, 15). Damit deckt sich zum großen Teil die restl. die versche den den Früchten (Dt 26, 2, 10), von Korn, öl, Most ermährt (Num 18, 12; Dt 18,4) gegeben wird. Ferner wird der Jehnt von Korn, Ol, Most erwähnt (Dt 12, 17; 14, 22 f.), sowie der "Abhub" (d. s. Abgabe) (Dt 12, 6. 11. 17) 3. B. vom Schrotmehl (hel 44, 30). Das gegenseitige Verhältnis all dieser Größen in vorezilischer Zeit ist nicht naber bekannt. - Der Sinn der Erstlingsabgaben erhellt besonders deutlich aus dem Gesetze Lev 19, 23—24, wonach die ersten Früchte eines jungen Obstsbaumes (die sog. orlā, Vorhaut) im vierten Jahre kodāš hillūlīm (oder hillūlīm) lejahwā waren und erst im fünsten gegessen werden dursten. | 11 Mythischen Ursprungs sind die Erzählungen von der Opferung der Tochter Jestachs (Ri 11, 31ff.) und von der nicht zur Ausführung kommenden Opferung Isaaks (Gen 22, 1 ff.), die allerdings auf einheimische Menschenopfer zurückweisen. (Dgl. § 11 Anm. 7.) Dielleicht ist in Hos 13, 2 von Menschenopsern in Jrael die Rede. | 12 Ogl. § 11 Anm. 7. | 13 Hef 20, 25 f. sest dies voraus, ebenso die späten Ausführungen in Jer 7, 31; 19, 6; 32, 35. | 14 Das bestätigen auch ihre Namen Esr 2, 43 ff. 55 ff.; Hef 44, 7. 9 sest voraus, daß sie unbeschnitten waren. | 15 Dt 23, 18 verbietet, daß ifraelitische Madchen und Knaben der Prostitution "geweiht" werden; es wird dies alfo vorgekommen sein, wenn auch vielleicht selten.

### § 33. Die Seste

Feste sind gemeinsame Kultseiern an sesten Tagen.). Die alten Seste der Hebräer entstammten teils dem Leben der halbnomadischen Diehzüchter, teils dem der Ackers und Weinbauern; ersteres gilt von dem Päsach und dem Schafschursest, letzteres vom Mazzensest, Wochensest

und hüttenfest.

Don einem Schafschurfeste besitzen wir nur gelegentsiche Nachrichten, und zwar bezeichnenderweise nur aus dem Gebiete der Südstämme (I Sam 25, 2ff.; II Sam 13, 23ff.; vgl. Gen 38, 12ff.); es war mit Opferschmaus verbunden, und man wird dabei von der Wolle der Schafe dargebracht haben (Dt 18, 4). Während dieses Diehzüchtersest keine Aufnahme in die jüdische Festordnung gefunden hat, ist das beim Päsach infolge seines zeitzlichen Zusammenfallens mit dem Mazzenfeste geschehen<sup>2</sup>). Das Päsach, bei

dem die erstgeworfenen Tiere im Frühjahr unter besonderen Riten geschlachtet und verzehrt wurden, war das hauptfest der viehzuchtenden, halbnomadischen Stämme im Süden ("das Sest Jahves" Er 23, 18), wie es denn auch als das "Sest in der Wüste" in den Mosesagen eine Rolle spielt (Er 3, 18; 5, 3; 8, 21 ff.; 10, 8 ff.). Aus Er 12, 21 ff.; 23, 18; 34, 25; Dt 16, 1ff. ergibt sich der Ritus des Sestes: man schlachtete die Tiere bei Nacht und verzehrte sie familienweise; was übrigblieb, verbrannte man; draußen aber - so glaubte man - ging Jahre um wie ein nächtlicher Dämon; niemand wagte sich hinaus, und man schützte sich gegen ihn durch die Bestreichung von Schwelle und Pfosten mit Blut3). Im wesentlichen wird das Sest so schon bei den Nomaden gefeiert worden sein, nur wird man die Tiere gemeinsam geschlachtet und das Blut vielleicht an die Zeltstangen gestrichen haben4). Die Gemeinsamkeit der Seier löste sich in Palästina auf, und das Sest wurde ein rein häusliches Sest, das vielleicht nicht überall am gleichen Tage gefeiert wurde 5). Das Deuteronomium machte später den vergeblichen Versuch, das Päsach zu einem einheitlichen

Tempelfest in Jerusalem umzuwandeln 6).

Kanaanäischer herkunft waren die drei Bauernfeste der hebraer?), die in Ex 34, 18. 22 = 23, 14 ff. zum Inklus vereinigt sind und zu denen jeder israelitische Mann nach Ex 34, 23 = 23, 17 vor Jahve erscheinen sollte: 1. Das siebentägige Mazzenfest (hag hammassot) beim "Anhub der Sichel in die Saat" (Dt 16, 9), d. h. beim ersten Gerstenschnitt, wobei eine Gerstengarbe geopfert (Lev 23, 10; Jos ant. III 250f.) und ungefäuerte Brotfladen (Maggen) gegessen wurden; mit dem Gerstenschnitt begann die siebenwöchige Freudenzeit der Ernte (Jef 9, 2), und diese endete mit der Ernte des Weizens, die ihren Abschluß fand durch 2. das eintägige Erntefest (hag hakkasīr) oder Wochenfest (hag šābū ot); an diesem brachte man die Erstlinge der Weizenernte (Er 34, 22; vgl. 23, 16), zwei gefäuerte Weizenbrote (Lev 23, 17), dar. Das letzte Sest im hochsommer am Ende des altifraelitischen Jahres war 3. das siebentägige Cese= fest (hag ha'asīf) oder hüttenfest (hag hassukköt); da wurden die Trauben gelesen und gekeltert, das Korn auf der hochgelegenen Tenne gedroschen und in die Scheuern gesammelt. Dies war das eigentliche hauptfest (I Kön 8, 2; 12, 32), an dem man drauken im freien hütten aufschlug und eine Woche lang unter Tang und Custbarkeit feierte (Ri 21, 19 val. 9, 26f.). Ursprünglich richteten sich alle diese Seste nicht nach dem Kalender, sondern nach der Natur, waren also Wandelfeste, und die Zeit ihrer Seier landschaftlich verschieden (val. I Kön 12, 32)8).

Im Unterschied von diesen ursprünglichen Wandelsesten gab es schon in alter Zeit zwei Feste, die, weil an den Mondlauf gebunden, festlagen: Neumondstag (hodäs) und Vollmondstag (sabbāt). Beide 10) waren Tage der Erholung (II Kön 4, 23) mit Festversammlungen (Jes 1, 13 f.), Tage fröhlichen Charakters, den die Bezeichnung Hoseas als "Baalstage"

(hof 2, 11. 13) deutlich beleuchtet 11).

1 Daher heißt das Sest mö'sd (= Termin); daneben nennt man es hag (eigentlich "Kulttang"). | 2 So wird der Ritus des Mazzenfestes, nichts Ungesäuertes zu essen, in Ex 34, 25 = 23, 18 auch für das Päsach gesordert. | 3 Ogl. § 26 Ann. 7. | 4 Ogl. im übrigen noch § 11 Ann. 9 und § 26 Ann. 3. | 5 Ex 34, 25 = 23, 18 ordnen keinen sesten Tag an. | 6 Wenn das Deuteronomium (16, 2) auch Rinder am päsach keinen festen Tag an. schlachten und das Fleisch, statt es zu braten, kochen läßt, so weist das auf Anderrungen der Päsachsitten auf kanaanäischem Boben hin. Ex 12, 3ff. (P) ist mit seiner Forderung des Schafs oder Ziegenlammes und der Vorschrift des Bratens wieder zur älteren Sitte zurüchgekehrt. | **7** Ausdrücklich belegt ist das Weinlesessels ben Kanaanäern zu Sichem (Ri 9, 27) und bei den Umwohnern der Terebinthe von Mamre (Sozomenus, histor. eccles. II 4). Die Beschreibung des letzteren ist bemerkenswert: "Daselbst begehen noch jetzt die Einheimischen samt den entsernter wohnenden Palästinern, Phönikern und Arabern ein prächtiges Jahressessels. In großer Jahl kommen sie zusammen, auch des handels wegen, zu kausen und zu verkausen. Allesamt haben sie nämlich Interesse für das Sest, und zwar. die Heiden wegen des Besuchs der Engel...... Außerordentlich ehren sie durch Kultübung diese Stätte, die einen ...... die andern, indem sie die Engel anrusen, Wein(libationen) spenden und Weihrauch opfern oder ein Rind, einen Jiegenbock, ein Schaf oder einen Hahn. Was nämlich der einzelne für wert und gut hält, das zieht er im Cause des Jahres sorgsam groß und hebt es auf Grund eines Gelübdes auf für die Feier des dortigen Festes für sich und die Seinigen. Weil aber alle die Stätte so verehren, oder auch weil sie besürchten, daß ihnen durch göttlichen Jorn sonst ein Unheil zustoßen könnte, haben sie daselbst keinen Verkehr mit ihren Weibern, die dem Fest entsprechend natürlich auf hübsches Aussehen und Put besondere Sorgsalt verwenden, und wenn sich's trifft, sich öffentlich zeigen und hervortreten, noch geben sie sich sonst Ausschweifungen hin, obwohl sie gemeinsame Belte haben und unterschiedslos zusammenschlafen. Die Stätte liegt nämlich unter freiem himmel und ist freies Ackerfeld ohne Baulichkeiten, außer benjenigen an der Ciche, die vor alters dem Abraham gehörten, und außer dem daneben hergestellten Brunnen; dorthinein stellten sie nämlich nach heidnischem Brauche teils brennende Campen, teils gossen sie Wein hinein oder warfen Ruchen in denselben, oder wieder andere Münzen oder Myrrhen oder Wohlgeruche. So wurde das Wasser natürlich ungenießbar infolge der Beimischung dessen, was man hineingeworfen hatte." Auch ein Altar und hölzerne Schnigbilder werden erwähnt. | 8 Eine historische Deutung haben diese Naturseste erst später bekommen; zuerst das Pasach und das Mazzensest, bie mit dem Auszuge aus Kappten zusammengebracht wurden, dann das Hüttensest als angebliche Erinnerung an das Wohnen in Hütten (Zelten) in der Wüste, in spätjubifder Zeit ichließlich auch das Wochenfest, welches auf die Offenbarung am Sinai bezogen wurde. | **9** Im Babylonischen ist sapattu der 15. (14.) Tag des Monats von 30 Tagen. Damit hat nichts zu tun, wenn der Babylonier den 7., 14., 21., 28. jedes Monats als Unglückstag betrachtet, an welchem er aus Aberglauben bestimmte Derrichtungen, auch bestimmte Opfer unterläßt. | **10** Beide werden in alter Zeit fast immer nebeneinander genannt (II Kon 4, 23; Am 8, 5; hof 2, 13; Jes 1, 13f.), gehören also eng zusammen und sind verwandten Charakters. Diese Tusammengehörigkeit beider hat sich auch später, als der Sabbat eine ganz andere Bedeutung bekam, erhalten (Hes 45, 17; 46, 1. 3; Neh 10, 34; I Ch 23, 31; II Ch 2, 3; 8, 13; 31, 3; Judit 8, 6; Kol 2, 16). I A Einen anderen Ursprung hat der "siebente Tag" als Ruhetag. Er 34, 21 (eine Einschaltung im jahvistischen Dekaloge) fordert, daß man in der Zeit des Pstügens und Erntens seden 7. Tag ausruhen soll, eine humane Verordnung besonders für Sklaven und Dieh. Ex 23, 12 (eine jüngere deuteronomistische Einschaltung) fordert diese Ruhe für Sklaven und Dieh ganz allsgemein jeden 7. Tag. Parallel dazu wird die Ruhe für den Acker im 7. Jahre (Ex 23, 11) und die Freilassung der hebräischen Sklaven im 7. Dienstiahre (Ex 21, 2ff.) gefordert. Mit einem Sesttage, einem Tage Jahves hat der "siebente Tag" ursprünglich nichts zu tun. Die Verbindung von Sabbat und siebentem Tage ersolgte erst sein Exil; fortan deutete man das Wort Sabbat als Ruhetag (šābat = ruhen). Ogl. zu alledem bes. Meinhold, Sabbat und Woche im Alten Testament 1905 und ders. 3AW 1909 S. 81 ff.

### § 34. Das Orakelwesen

Sehr lebendig war im alten Israel der Glaube an Vorzeichen ('ōt). Teils verstand man darunter unerbetene, zufällige und überraschende Geschehnisse irgendwelcher Art (Gen 25, 22 st.; I Sam 10, 2 st.), besonders Träume (Gen 37, 5 st.; 40, 5 st.; 41, 1 st.; 42, 9; Ri 7, 13 st.; I Sam 28, 6. 15) und das hören von übernatürlichen Stimmen, teils bat man ausdrücklich um sie (Gen 24, 12 st.; Ri 6, 36 st.) oder bestimmte sie selbst (I Sam 14, 8 st.; 20, 18 st.). Daraus entwickelten sich geregelte Orakelsormen: Opferschau, Inkubation und Benuhung magischer Instrumente, wie Wahrsagebecher (Gen 44, 5. 15) oder Cosorakel. Meist wurden die Vorzeichen in Israel von Jahve abgeseitet; aber an sich konnten sie von beliebigen Geistern, Dämonen oder Göttern stammen (vgl. 3. B. die Inkubation in

Gräbern Jes 65, 4).

Die Gewinnung und Deutung solcher Vorzeichen wurde berufs= mäßig betrieben. Es gab einen Stand der "klugen" Ceute (hākām), Männer wie Frauen (II Sam 14, 1; 20, 16). Diese konnten die Geister besonders des Nachts reden hören, hatten regelmäßig Träume und wußten deren Sinn zu erklären, auch verstanden sie sich auf Deutung jeder Art von Wunderzeichen. Oder ihr gesprochenes Wort galt besonderer Zaubermacht fähig, sie konnten Krankheiten besprechen, ihr fluch oder Segen hatte spürbare Wirkung; in ihrer Rede empfand man dämonische Macht, Rede eines "Geistes", die auch die Jukunft enthüllte. Besonders mit dem Totenkult waren diese Sormen der Mantik seit alters vielfach verbunden; es gab Totenbeschwörer, die die Schatten Verstorbener zu zitieren wußten oder aus deren Munde ein Totendämon redete. Für alle diese Methoden der Mantik hatten die alten hebräer mannigfache Bezeichnungen: menahes war 3. B. einer, der Vorzeichen (eigentlich durch Schlangenbeschwörung) winnen verstand, holem ein Traumdeuter; eine der allgemeinsten Bezeichnungen war ro'ā oder hozā, d. h. Seher, worunter ursprünglich nicht nur der Traumseher oder gar nur der Visionär verstanden wurde, sondern jeder, der Vorzeichen sehen und deuten konnte 1). Als Inspirierte nannte man solche Ceute is 'alohim, d. h. von einem Dämon besessen 2).

Alle solche Orakelmethoden konnten an und für sich ganz privat betrieben werden; aber natürlich wurden die privaten Orakel an Ansehen und Bedeutung weit übertroffen durch die Orakel der lokalen und Stammespheiligtümer, welche auf die betreffenden Gottheiten zurückgeführt wurden. hier an den Kultstätten erschien der Gott, in Israel also Jahve, selber den nachts dort Schlasenden und redete zu ihnen im Traum (Gen 28, 12ff.; I Sam 3, 1 ff.; I Kön 3, 4 ff.), hier sprach der Gott durch den Mund inspirierter Ceute, hier erkannte man die Winke des Gottes in den Zeichen der Opferschau oder etwa auch im Rauschen des heiligen Baumes, im Sprudeln oder Versagen des heiligen Quells, hier gab der Gott selbst Antwort aus jede Art von Fragen durch das heilige Cosorakel. Aus alledem ergibt sich von selber die Bedeutung, welche die hüter der heiligtümer, die Priester, gewinnen mußten. Freilich konnte jeder, der einen Kult-

gegenstand zu eigen hatte, irgend jemanden, wenn er ihn bezahlen wollte<sup>8</sup>), als Priester anstellen (Ri 17, 5; II Sam 8, 18; I Kön 12, 32); aber allzgemeinere Bedeutung besahen eben nur die Kultgegenstände der öffentlichen heiligtümer, die in der Regel erbliches Eigentum eines angesehenen Geschlechtes waren<sup>4</sup>), so daß sich in alter Zeit Erbpriestertum und Eigentümer des Kultzgegenstandes meist deckten. Die spezissischen Junktionen dieser Priester waren durchaus dieselben, wie die der alten Seher; beide hatten einen gemeinsamen Ahnherrn, woraus sich auch erklärt, daß die Bezeichnung des Priesters als köhen im Arabischen die allgemeinere Bedeutung des Wahrsgeres (kāhin) bewahrt hat und dort private Wahrsgaer und öffentliche Wahrsgager der Stämme umfaßt. Die eigentliche Junktion des Priesters war nämlich in alter Zeit nicht das Opfern, welches jedem Manne zustand<sup>5</sup>), auch nicht etwa die Rechtsprechung, die jedenfalls in Israel Sache der Ältesten war, sondern die Handhabung des Orakels. Das alte Orakel der Levitschen Priester waren die sog. Urim und Tummim, die Dt 33, 8 auf Mose zurüchzestihrt werden und als deren Ausbewahrungsstätte wohl das Orakelzelt zu denken ist (Ex 33, 7-11; vgl. II Sam 6, 17; I Kön 2, 28 f.); besonders unter Saul und David wird dies Priesterorakel häusig erwähnt. Sollte gelost werden, so holte man den Priester, der "den Efod trug" (I Sam 14, 3. 18 LXX; 23, 9; 30, 7); das Dersahren selbst wird am genauesten in I Sam 14, 41 LXX beschrieben<sup>6</sup>). Man konnte natürlich nur einsache Alternativsragen durch solch ein Orakel siem konnte natürlich nur einsache Alternativsragen durch solch ein Orakel siem konnte natürlich nur einsache Alternativsragen durch solch ein Orakel siem konnte natürlich nur einsache Alternativsragen durch solch ein Orakel siem keines und der Rechtssindung, aber auch sons in allerlei Derlegenheiten des täglichen Eedens um Rat ersucht wurde, verschaffte den Priestern nicht nur großen Einsluh, sondern auch gute Einkünste.

hinter dieser mechanischen Mantik traten bei den Priestern der heiligtümer die anderen mantischen Methoden stark zurück; diese wurden nun ihrerseits von besonderen Ceuten, freien Mantikern, Wahrsagern, "Sehern" u. dergl. ausgeübt. Ihre Künste standen wie die der Geister= und Toten=beschwörer vielsach in keinem oder nur lockerem Insammenhange zum Jahvekulte, konnten freilich auch dem Jahveglauben assimiliert werden. Bei ihnen berührte sich die Mantik noch vielsach mit zauberischem Beschwörungswesen, wie bei Bileam (Num 22 – 24) oder Debora (Ri 5, 12); auch Samuel erscheint noch als Seher alten Stils, den sich die Sage vor

allem als Traumvisionär denkt.

Mit diesem Sehertum, welches seit alters bei den semitischen Wüstensstämmen heimisch war, hat das sog. Prophetentum von Hause aus nichts zu tun. Die alte Zeit unterschied (I Sam 9, 9) deutlich zwischen dem Seher (rō'ā) und dem Propheten (nābī)?). Die ekstatische Prophetie übernahm Israel von den Kanaanäern; ihrer Herkunst nach ist sie vermutlich kleinsgiatisch<sup>8</sup>). Die Propheten lebten ursprünglich in Scharen und Genossenschaften<sup>9</sup>) an den Heiligtümern des Candes<sup>10</sup>), wo sie ähnlich wie die Hierodulen oder wie z. B. die Gallen an den nordsprischen heiligtümern zum weiteren Kreise des Tempespersonals gehörten<sup>11</sup>). Ihre äußeren Abs

zeichen waren der Fellmantel 12) und, wie es scheint, die Consur 13). Sie trieben vielfach allerlei Magie, übten medizinische Künste mit Besprechungen, Pflastern, Baberkuren, besprachen das Wetter und verstanden sich auf mancherlei unheimliche Dinge des alten Zaubers 14); dafür bezahlte man sie 15), ohne sie doch besonders zu respektieren 16). Wichtiger indes als diese Dinge und spezifisch kennzeichnend für das Prophetentum war die durch Tanz und Musik erzeugte Ekstase (vgl. I Sam 10, 5ff.; 19, 18ff.; I Kön 22, 5 ff.), welche von heftigen Ausdrucksbewegungen und vielfach lebhaften Halluzinationen begleitet zu sein pflegte; als Steigerungsmittel gesellte sich dazu oft eine bis zum äußersten getriebene blutige Selbstverwundung (Sach 13, 6; vgl. I Kön 18, 28). Der ekstatische Zustand, der sich in seinen Symp. tomen dem Wahnsinn nähert17), galt, wie oft im Volksglauben auch der Wahnsinn, als Erfülltheit mit göttlichem Geiste, als heilige Manie, und die Außerungen des Ekstatischen, sowohl seine handlungen 18) wie seine Worte 19), als Äußerungen des in ihn eingegangenen Gottes. Indem diese ursprünglich unwillkürlichen Ausdrucksbewegungen der Ehstase zum gewollten 3weck wurden, bildete sich in den Kreisen der Propheten eine enthusiastische Methode der Mantik, eine Begeisterungsmantik, welcher bei beliebigem Anlaß halluzinationen und mantische Sprüche zur Verfügung standen. Möglich wurde dies infolge der bei solch gewohnheitsmäßiger Erzeugung der Ekstase entstehenden überreigung des Nervensustems, durch welche ichon ein geringer Anlaß abnorme, vielfach ins Gebiet der hypnose übergehende Bewuftseinszustände hervorrufen konnte. Die Begeisterungsmantik ist unter den in Kanaan ansässigen Israeliten mehr und mehr die herrschende Methode der Mantik geworden, so daß der Name "Prophet" (nabī) allmählich die anderen Benennungen der Mantiker zurückdrängte und auch der alte Seher (rō'ā) später Prophet (nābī) genannt wurde (I Sam 9, 9).

<sup>1</sup> Das ergibt sich aus der Bedeutung des babylonischen bārū ("Seher"), eines Priesters, der es mit Opferschau, Becherwahrsagung, Vogelschau, Wolkendeutung usw. zu tun hat. Ogl. etwa oiwνοςκόπος, haruspex u. a. | 2 Der Ausdruck bedeutet nicht Gottesmann im Sinne eines Jahve besonders nahestehenden Mannes (man kann nicht sagen: is jahwā). Auch im Arabischen sindet sich das entsprechende dū'ilāhin. Analog ist "Geistesmann" iš rūch (Hos 9, 7). Im Griechschende entsprechen dauwoviakoc und πνευματικός. | 3 Die Besoldung des Priesters heißt "Handssüllen" (millē jād) Ri 17, 5. 12; I Kön 13, 33; daher die Priesterweihe — millū'im. | 4 So in Edom (Jos ant. XV 253), El-ölā (Jusár. XXIV 1 nach D. H. Müller), in Kadesch (die Mosiden), in Silo (die wohl levitischen Eliden) Erblich waren auch die Priestertümer unter dem Königtum, in dessen Abhängigkeit sie freisich an den großen Reichstempeln standen (die Sadokiden in Jerusalem, die Priester von Dan Ri 18, 30). | 5 Ex 24, 5; Ri 6, 19; 13, 19; I Sam 1, 3; 2, 13; 14, 34; Il Sam 6, 13. 17 ss. Die Leitung der großen Opfersete und die öffentliche Darbringung der Opfer an diesen war freilich in der Regel Sache der Priester (vgl. in Elusa: Hieronymus, vita Hilarionis § 16; auf dem horeds Linerarium beati Antonini Martyris 1640 p. 28). | 6 Zu vergleichen ist das Cosen der Araber mit Pseilen ohne Spigen (also Städen), die verschieden gekennzeichnet waren und aus einem Köcher ausgeschüttet wurden (Ibn Hišām 94. 166; Hieronymus, comm. in Ezech. 21, 26); als Eigentümer der Pfeile galt der Gott, 3. B. in Mekka der Göge hubal, der mit den Cospfeilen in der hand dargestellt war (Ibn Hišām 821); der Priester verwahrte die Pseile und vollzog das Cosen vor dem Gögenbilde (ebenda 94). | 7 Das Wort nādī, aus dem hebräischen nicht

abzuleiten (das nif al und hitpa el sind denominiert), ist auch dem Assprischen fremd, ebenso wie der Begriff des nabī. Man bringt es meist mit akkad nabū — "rufen" zusammen, doch könnte es möglicherweise auch kleinasiatisch sein. | 8 Unbekannt ist dies ekstatische Prophetentum in Arabien, Agypten, Assprien und Babys-lonien, weitverdreitet dagegen in Sprien, Kleinasien, Thrakien und Griechenland. Beispiele auf sprischem Boden bieten der Bericht des Agypters Wenamon aus dem 11. Ihrh. über Byblos (Golenischeff, Recueil de Travaux XXI 22f.); serner IKön 10, 19; Lucian, de Syria dea 43. 50; asinus 37; Apuleius, metam. VIII 24–29; Florus III 29). | **9** benē hannebī'im. Über die Größe der Gruppen vgl. IKön 22, 6; II Kön 2, 7. 16ff.; 4, 43; 6 1ff. Sie standen unter einem Meister (vgl. die Eegenden über Elisa, auch Elia II Kön 2 und Samuel I Sam 19, 18ff.), der ihre gemeinsamen Exerzitien leitete (I Sam 19, 18ff.); auch aßen sie zusammen (II Kön 4, 38ff.). Der Zölibat existerte bei ihnen nicht (I Kön 13, 11ff.; II Kön 4, 15). (İ Kön 4, 38 ff.). Der Sölibat existerte bei thnen nicht (I Kön 13, 11 ff.; II Kön 4, 1 ff.). | 10 In Gibea (I Sam 10, 5 ff.), Rama (I Sam 19, 18 ff.), Betel (II Kön 2, 3; Am 7, 11 ff.), Gilgal (II Kön 2, 1; 4, 38 ff.), Jericho (II Kön 2, 5). Dgl. für Jerusalem Jer 20, 1 f.; 29, 26. | 11 Sie standen unter der Dissplinargewalt des am Tempel Aussicht führenden Priesters (vgl. Am 7, 10 ff.; Jer 20, 1 ff.; 29, 26). | 12 Sach 13, 4; II Kön 1, 8 vgl. I Kön 19, 19; II Kön 2, 8. 13 f.; Jona 3, 6; Mtr. 1, 6; Mtr. 3, 4; hebr. 11, 37. Die Fellkleidung ist wahrscheinlich alte Kultustracht (vgl. Lydus, de mens. IV 64; Strado XVI p. 776). | 13 II Kön 2, 23; vgl. I Kön 20, 41. Die Tonsursindet sich auch bei den Priestern (Silius Italicus III 21—31) und Hierodulinnen (Pausanias VII 5, 5) des sprischen Melkarth; ebenso bei den ägnptischen Priestern. 14 Dgl. I Sam 7, 10; 12, 16 ff.; I Kön 13, 4 ff.; 17, 1. 14. 21; 18, 42 ff.; 19, 19 f; 20, 36; 21, 19; II Kön 1, 4; 2, 8. 14. 19 ff. 24; 4, 1 ff. 29. 31. 33 ff. 38 ff. 42 ff.; 5, 10 ff. 14. 27; 6, 1 ff. 18 ff.; 8, 1 ff.; 13, 14 ff.; 20, 7. 11; Jer 51, 59 ff. | 15 I Sam 9, 7 ff.; I Kön 13, 7; II Kön 4, 42; 5, 23; 8, 8 f.; Mti 3, 5. 11; he standard und unter den Propheten!" d. h. wie kommt ein Mensch aus guter Familie in solche Gesellschaft! "Wer ist denn ihr Dater!" d. h., sie gehören zu keinem der Geschlechter. — Um so stärker betonen freilich die Prophetenlegenden, daß man dem Propheten Respekt zu ers betonen freilich die Prophetenlegenden, daß man dem Propheten Respekt zu erweisen habe (z. B. UKön 1, 9ff.; 2, 23ff.). | 17 Daher nannte man die Propheten wohl spöttisch "Verrückte" (UKön 9, 11; hoj 9, 7; Jer 29, 26). | 18 IKön 22, 11: genau wie hier der Prophet Jedekia in der ekstatischen Raserei sich hörner macht, um die Rolle des Stiergottes zu spielen, so taten es die Verehrer des thrakischen Sabazios (Dionnsos); in der Ekstase verwandelt sich ihr Wesen (vgl. I Sam 10, 6), und sie haben einen Teil am Leben des Gottes selbst; "um solche Derwandlung ihres Wesens nach außen kenntlich zu machen, haben sich die Teilnehmer an dem Taumelfeste verkleidet: sie gleichen in ihrem Aufzuge den Genossen des schwärsmenden Thiasos des Gottes; die Hörner, die sie aussehen, erinnern an den Hörnertragenden, stiergestalteten Gott selber" (Rohde, phyches Al. S. 15). — Diese ursprüngs lich ekstatischen, das handeln des Gottes imitierenden handlungen gehörten später zum Stil des prophetischen Auftretens ("symbolische" Handlungen). | **19** Zungenreden (Jes 28, 10f. 13; Origenes, contra Celsum VII 9).

### § 35. Die Gottesvorstellung

Die vorherrschenden Charakterzüge Jahves waren in altisraelitischer Zeit noch vielsach die alten Züge des Dämons, dessen Wirkungssphäre freilich gegenüber dem einstigen Nacht= und zeuerdämon der Wüste¹) nach allen Seiten hin erweitert erscheint. Die dämonischen Eigenschaften über= menschlicher Macht²) und übermenschlichen Wissens³) blieben die wesent= lichen Merkmale der Vorstellung von Jahve. Nach Dämonenart wirkte er vor allem durch die unheimlichen Mächte und Kräfte der Natur, Erd= beben, Blit, Dürre, Mißwachs, tückische Krankheit u. dgl.⁴). Wo solches eintrat, erkannte man den "Finger Gottes" (Ex 8, 15)⁵). Aber auch allerlei

unerklärliches, ja boses Handeln des Menschen betrachtete man als dämonische Wirkung Jahves 6). Plötlich und unberechenbar konnte der "Zorn Jahves" entbrennen (vgl. 3. B. II Sam 24, 1). Deshalb war die religiöse Stimmung meist scheue Furcht vor der düsteren Gottheit, die, ohne daß der Mensch es ahnte, gereizt werden konnte. Sittliche Versehlungen spielten dabei selten eine Rolle, oft dagegen Verletzungen kultischer Forderungen?). Um= gekehrt konnte Jahve freilich auch jemandem gunstig sein; er hatte seine Lieblinge 8); der eine fand seine Gunst, der andere nicht (Gen 4, 4), und doch konnte der Gott jeden Augenblick auch seinem Gunftling zum Seinde werden, wie David es beim Aufstande Absaloms erfuhr (II Sam 15 ff.). Gutes und Boses kam von Jahre (Gen 24, 50; Ri 14, 4). Er handelte in freier Willkur. Der Menich, der ihn anrief, wußte nie, wie sich der Gott verhalten, ob er das Gebet erhören, freundlich den Beter anblicken oder ob er sein Gesicht verbergen, seine Augen verhüllen werde. Gelegentlich belohnte er, gelegentlich strafte er; Beleidigungen seiner Ehre rächte er ober rächte sie auch einmal nicht; er konnte die Sunde "finden" (Gen 44, 16), sich ihrer erinnern oder sich von Menschen baran erinnern lassen 9), aber er konnte auch die Schuld übersehen, an ihr stillschweigend vorübergeben 10) oder Zeit und Stunde der Rache aufschieben 11). So orientierte sich der Begriff der Sunde und Schuld nicht an sittlichen Makstäben, sondern an dem Geschick, das den Menschen traf. Das subjektive Schuldbewußtsein spielte dabei als solches keine Rolle 12); Sünde und Schuld konnten dem Menschen "zustoßen" (II Kön 7, 9). Wo irgendein Unglück geschab, schloß man auf göttlichen Jorn (Am 3, 6) und auf eine entsprechende menschliche Sünde und Verfehlung, die man dann irgendwie zu suhnen versuchte 13). Der vom Unglück Betroffene galt deshalb entweder selbst als Sünder 14), ober man erklärte sein Mikaeschick aus einer Schuld der Dorfahren, die als göttlicher fluch auf dem Geschlechte lastete 15). Man glaubte, daß Jahre bis ins dritte und vierte Glied die Sünde der Däter an den Nachkommen räche 16). Im übrigen galt es, die Schickungen der Gottheit in Geduld zu ertragen; Jahve tat, wie ihm gutdünkte 17).

War hiernach die religiöse Stimmung im alten Israel vorwiegend durch das uralte Motiv der Dämonensurcht beherrscht, so wurden daneben freilich je länger je mehr zwei Saktoren wirksam, um den Gottesbegriff zu versittlichen. Der eine war die Auffassung Jahves als Volksgott, die vor allem von der Vorstellung des Kriegsgottes ausging. Jahve zog, besonders als Gott der Cade, mit den Kriegern Israels ins Seld (Ri 5, 4ff.; Num 10, 35 f.), er wohnte im Cager (Dt 23, 10 ff.), und die Kriege Israels waren die "Kriege Iahves" 18). Er war Gott der Nation, für die er auch im Cande sorgte, ihm als Gott der lokalen Kultstätten Fruchtbarkeit des Ackers und der Weinberge schenkte, ihm durch seine Orakel regelmäßig Rat erteilte. Sei es, daß er im Salle der Not vom Wüstenberge herbeiseiste, sei es, daß er als Candesgott Kanaans gegenwärtig geglaubt wurde, jedenfalls stand er den Interessen der Nation setzte helsend und ratend zur Verfügung 19). Dieser Glaube an die enge Beziehung Jahves zur Nation schränkte die Vorstellung von dem dämonenhaft willkürlichen Handeln

Jahves in bestimmter Weise ein. Zum einzelnen Israeliten hatte Jahve keine positive Beziehung<sup>20</sup>); dieser konnte nicht ohne weiteres auf die persönliche Gunst und hilfe Jahves rechnen. Dagegen gab es der Nation gegenüber eine gewisse Konstanz des göttlichen handelns, die freilich keine absolute war; denn auch gegen Israel konnte der willkürliche "Zorn" Jahves gelegentlich entbrennen und Niederlage, Seuche, Dürre oder Miss wachs verursachen oder ein Schweigen des Orakels zur Solge haben<sup>21</sup>).

Der andere Saktor, der eine Versittlichung der Gottesporstellung anbahnte, war die Beziehung Jahves zu Sitte und Recht des Volkes. Wie die Normen der Sitte und des Rechtes, wenn auch überall verquickt mit Motiven uralten Dämonenglaubens, doch unabhängig von der Religion aus den natürlichen individuellen und sogialen Cebensverhältnissen entstanden sind, so standen sie in alter Zeit auch nur zum geringsten Teil unter dem Schutze der Religion. Verletzungen der Sitte, des Brauches und der Sittlichkeit wurden durch das moralische Urteil der Gemeinschaft gestraft, Verlegungen des Rechtes durch das Gericht der Altesten oder des Königs. Der Schutz des Eigentums lag in der hand des Altestengerichtes, der Schutz des Lebens gar blieb perfonlicher Rache überlaffen. Gerade die schwereren Derletzungen ber sozialen Normen unterstanden infolgedessen anfangs am wenigsten ber Ahndung durch die Gottheit; vielmehr waren es vor allem die durch das öffentliche Gericht oder durch Selbsthilfe am wenigsten geschützten Normen, die am ehesten unter den Schutz der Gottheit gestellt wurden. Jahre schützte die Unterdrückten und Hilflosen, die Witwen und Waisen, das mighandelte Kebsweib, den Beisassen und den Gastfreund. Er rächte das vergossene Blut, dem kein Bluträcher erstand (Gen 4, 10), sein Altar schützte den absichts= losen Totschläger, während er es zuließ, daß man den Mörder vom Altare rif (Er 21, 13f.). Er wachte über den Eiden und den Verträgen, die man bei seinem heiligtum schwur. So wurde Jahve zum Schüher und Wächter der verschiedensten Normen des Rechtes und der Sittlichkeit; die "Gottesfurcht" erwies sich auch als Motiv des sittlichen handelns (Gen 20, 11; 42, 18; Dt 25, 18; vgl. Gen 39, 9). Am Ende wurde auch das kodifizierte Recht unter göttliche Autorität gestellt, ohne daß freilich - dem alten Gottesbegriff entsprechend - eine klare Dorstellung darüber herrschte, wie weit die Gottheit tatsächlich über der Befolgung dieses Rechtes wachte; denn von einem eigentlich sittlichen Charakter der altifraelitischen Gottheit kann trok alledem noch nicht gesprochen werden, wie denn auch der älteste Dekalog (in Er 34, 14 - 26) rein kultischer Art ist 22).

<sup>1</sup> Dgl. Gen 32, 23 ff.; Er 4, 24 ff.; 12, 21 ff. | **2** Kein Ding ist ihm zu schwierig Gen 18, 14; I Sam 14, 6. | **3** Sein grenzenloses Wesen zeigt er im Kultus (d. h. im Orakel), seine Schranken in der Sage, die auch den Gott sets nur mit menschlichen Zügen zu beschreiben vermag (vgl. z. B. Gen 3, 9 ff.; 11, 5; 18, 12 ff); in der Sage ist deshalb auch der Gott nicht "allwissend". | **4** Dgl. z. B. I Sam 5, 1 ff.; 25, 38; II Sam 21, 1; 24, 12 f.; I Kön 17, 1. 20; II Kön 17, 25; Am 4, 6–10 usw. | **5** Ahnlich ist in einem zu Taannek gesundenen Briese an Aschiratziaschur von dem Singer der Aschirat die Rede. | **6** Des absücktslosen Cotschlägers Hand hat die Gottheit gelenkt (Er 21, 13); einen hartnäckigen Seind hat Jahve ausgereizt (I Sam 26, 19); er versührt David zur Volkszählung, um ihn hinterdrein

durch schwere Plagen dafür zu strafen (II Sam 24, 1), oder den Simei zum Fluch gegen David (II Sam 16, 10 st.); er stiftet Zwietracht zwischen den Ceuten (Ri 9, 23). Er betört die Menschen, dringt sie in Gesahr, verstockt ihr Herz (vgl. Ex 10, 20 u. ö.; II Sam 15, 31; I Kön 12, 15; 22, 20 st., II Kön 3, 10. 13). Z 3. B. das unvorsichtige Anrühren der Cade Jahves (I Sam 6, 19 s.; II Sam 6, 6 st.) oder das Essen des Opferssteiliches mit Blut (I Sam 14, 32 s.); edenso wenn David das Volk zühlen läßt (II Sam 24) oder der hungrige Jonathan ahnungslos etwas Honig geleckt hat (I Sam 14, 37 st.). S 3. B. Gen 24, 31; 28, 15; I Sam 16, 18; 18, 14. 28; 20, 14 s. P I Kön 17, 18; vgl. Num 5, 15: "Die Mincha der Erinnerung, die an die Schuld erinnert". 10 äbar d. h. vergeben. I 13. B. Ex 32, 34. I 22 Der objektive Begrist der Sünde und der subjektive der Schuld werden deshald auch sprachlich nicht unterschieden, sondern durch dieselben Wörter äwön, hēt, hattāt bezeichnet. 13 sei es, daß man den Schuldigen dem erzürnten Gotte zur Tötung übergibt (Ex 32, 27 st.; Num 25, 1 st.; Jos 7), oder einen Günstling Jahves Sürbitte einlegen läßt (Gen 20, 7; vgl. Ex 32, 32). I L Gen 38, 7 st.; I Sam 25, 39. I 5 Gen 9, 20 st., 49, 3-7. I 6 Ex 20, 5; 34, 7; Num 14, 18; Dt 5, 9. I 7 I Sam 3, 18; II Sam 12, 23; 15, 25 st.; 16, 10 st. I 8 Ex 17, 16; Num 21, 14; I Sam 18, 17; 25, 28; 30, 26. I Die Gegenwart Jahves wurde im allgemeinen an das Cand Iraels gebunden gedacht; im Auslande war man fern "vom Gesichte Jahves" (I Sam 26, 19; Gen 4, 14) und konnte ihm keinen Kult erweisen (II Sam 15, 8; II Kön 5, 15 st.), mußte also andere Götter verehren (I Sam 26, 19). Diese Dorstellung wird auch dadurch nicht wesentlich eingeschränkt, daß Jahve in der Oorzeit, ehe Israel sein Cand innehatte, zu Irael nach Ägypten kommt, es durch die Wüste führt oder die Erzüdere im Auslande beschüßt; auf die herrschende Dolksanschaung der älteren Königszeit ist das ohne Einfluß. Da Das Interesse an den Erzüderen ist eim Interesse an besonderen Günstlingen, in welchem s

# Drittes Kapitel: Das assyrisch=babylonische Zeitalter

#### Literatur

Ogl. die im zweiten Kapitel genannten allgemeinen Darstellungen der Geschickte und Religion Israels; ferner: K. Budde, Das nomadische Israel im Alten Testament (Preuß. Jahrbb.), 1896. H. Gunkel, Elias, Jahve und Baal, 1906. B. Luther, Die Persönlickeit des Jahvisten, 1906. D. Procksch, Das nordsederässensuch, die Elohimquelle, 1906. K. Budde, Auf dem Wege zum Monotheismus, 1910. A. Kuenen, De profeten en de profetië onder Israël, 1875. B. Duhm, Die Theologie der Propheten, 1875. W. Robertson Smith, The prophets of Israel, 1895<sup>2</sup>. Fr. Giesebrecht, Die Berussbegabung der Propheten, 1897. O. Procksch, Die Geschicksbetrachtung dei den vorezilischen Propheten, 1902. H. Schneider, Kultur und Denken der Babylonier und Juden, 1910. K. H. Cornill, Der israelitische Propheten, 1912<sup>7</sup>. G. Hölscher, Die Propheten, 1914. B. Duhm, Israels Propheten, 1916. H. Gunkel, Die Propheten, 1917.

Kommentare zu den Propheten vor allem in den von Nowack, Marti, Gunkel-Greßmann und Sellin herausgegebenen Kommentarwerken, sowie in der von Kauhscher Bertholet herausgegebenen Übersetung des AC.s., 1922<sup>4</sup>.

dunkels Gregmann und Sellin gerausgegebenen Kommentarwerken, sowie in der von Kauhsch sertholet herausgegebenen Übersetzung des AC.s., 1922\*. Ferner K. H. Cornill, Das Buch des Propheten Ezechiel, 1886. J. Welschausen, Die Kleinen Propheten³, 1898. G. Jahn, Das Buch Ezechiel, 1905. B. Duhm, Anmerkungen zu den Zwölf Propheten (ZAW 1911). Außerdem zahlreiche, in den Kommentaren verzeichnete monographische Literatur zu den Prophetenbüchern.

## § 36. Die Spannung der Gegensätze 1)

Die ersten, fünf Jahrhunderte der Seghaftigkeit Ifraels in Kanaan, von etwa 1350 - 850 sind gekennzeichnet durch die allmählich sich vollziehende Assimilation zwischen dem Kulte des Wüstengottes und den kanaanäischen Vegetationskulten, zwischen Jahre und den Baalen. Unter dem Königtum, welches selbst ein übernommenes Stück kanaanäischer Kultur war, erreichte dieser Prozeft seine höhe. Kanaanäer und hebräer verfcmolzen nun zu einem Volke und Staate. Eine nichtifraelitische Stadt hatte David zur hauptstadt des neuen Reiches gemacht; an seinem hofe drängten sich Fremde und Einheimische. Sein Sohn Salomo erbaute auf dem Zionshügel einen prunkvollen Tempelpalast nach ausländischem Muster, in welchem der König neben Jahve, dem Reichsgott, residierte und wo weder die für die sprischen Tempel charakteristischen zwei Eingangsfäulen (I Kön 7, 15 - 22) 2) noch allerlei fremdländische Tempelgeräte fehlten. Dem Beispiel Salomos folgte bald darauf der israelitische Usurpator Jerobeam I., als er an den wichtigsten Kultstätten des Nordreiches, in Betel und Dan, Staatstempel einrichtete und dort Jahre nach Weise kanaanäischer Baale

als Stiergott mit den entsprechenden Stieridolen verehren ließ (I Kön 12, 28 - 29). Der so verehrte Jahve galt, ohne daß damit andere Kulte im Cande ausgeschlossen gewesen wären, als der eigentliche Volksgott. Wie David und Salomo Ausländerinnen zu Frauen hatten<sup>8</sup>), so wurden auch deren Kulte geduldet; Salomo 3. B. errichtete für eine seiner Frauen auf dem Ölberge eine Kultstätte des moabitischen Gottes Kamosch 4), und als im 9. Ihrh. Ahab von Israel seine Beziehungen zu den Cyriern durch die Heirat einer tyrischen Pringessin Isabal, der Cochter des dortigen Königs und Aftartepriesters Etbaal<sup>5</sup>), befestigt hatte, erbaute er dem inrischen Baal, dem Melkart, einen Tempel in Samaria, stellte Priester und Propheten für den ausländischen Gott an und ließ ihm Kultfeste seiern. In gleicher Weise führte eine mit dem judaischen Könige Joram vermählte Cochter Isäbäls, Atalia, den tyrischen Kult in Jerusalem ein, wo ebenfalls ein Tempel des Melkart erbaut wurde und ein Priester dieses Gottes am Altar amtierte?). Der Gegensatz zwischen dem altheimischen Gott der hebraer, dem Jahre vom Sinai, und dem zum Baal gewordenen Jahre der israelitischen Bauernschaft wurde unter diesen Umständen immer schärfer; er führte gur Spannung, zur Reaktion, zum Kampf der Kulte.

1 über die Quellen des in diesem und den folgenden Paragraphen benutzten Materials, vgl. § 43 Anm. 1. | 2 Die Säulen haben, ähnlich wie dies auch bei den Babyloniern vorkam, sinnvolle Namen: Jachin und Bo'az. Greßmann hat das letztere geistreich als Entstellung von Ba al erklärt, also: jākīn ("es stellt") ba'al ("Baal"). | 3 II Sam 3, 3; I Kön 9, 16; 11, 8; 14, 21. | 4 I Kön 11, 7. | 5 Nach Menander bei Josephus, contra Apion. I 123. | 6 I Kön 16, 32; II Kön 10, 19. — Die Legende faßt die Einführung des tyrischen Kultes als Abfall vom Jahvekult auf (vgl. I Kön 18, 18. 22. 30; 19, 14. 18); das Irrige dieser Auffassung ergibt sich schon aus den Namen der Kinder Ahabs (Achazja, Joram, Atalja), ebenso aus einer Stelle wie I Kön 22, 6 (vgl. II Kön 3, 10 st.). | 7 II Kön 11, 18.

### § 37. Anfänge priesterlicher Kultreformen in Juda

Die Reaktion gegen die kanaanäischen Elemente im Jahvekulte beginnt zu Anfang des 9. Jahrhunderts in Juda. In I Kön 15, 12—13 wird über 'Asa von Juda berichtet: "Er jagte die Heiligen1) aus dem Lande und entfernte die von seinen Vorfahren angefertigten Gögen; auch seine Mutter Ma'acha<sup>2</sup>) entfernte er aus ihrer Stellung als Königinmutter, weil sie eine mifläsät (?) für die Aschera gemacht hatte; und' Asa vernichtete ihre mifläsät und verbrannte sie im Kidrontale." Weiter heift es von Asas Sohn Josafat in I Kön 22, 47: "ben Rest ber Heiligen, der zu seines Vaters Asa Zeiten übriggeblieben war, rottete er aus dem Cande aus." Diese dürftigen Nachrichten sind in mehrfacher hinsicht lehrreich. Erstens erfolgt die Reaktion unmittelbar nach der Reichstrennung, ist also offenbar eine Solge des Zer= falls des davidisch-salomonischen Reiches, welches die hebräische und kanaa= näische Bevölkerung Palästinas endgültig miteinander verbunden hatte. Zweitens sett die Reaktion im Südreiche Juda ein, wo die Kanaanisierung des Jahvekultes infolge des überwiegens der Weidewirtschaft und der Diehzucht weniger fortgeschritten war als in den Ackerbaugebieten des ifraeli= tischen Nordreiches; man darf annehmen, daß, nachdem die unter David und Salomo vorübergehend hergestellte Verbindung zwischen Judas sich nicht mehr nach dem Norden richteten, sondern nach dem Süden, wo bei den halbnomadischen Stämmen die ältere Weise des Jahvekultes reiner bewahrt geblieben sein mag. Drittens ergibt sich schon aus dem schresten Vorgehen Asa gegen die eigene Mutter, daß er schwerlich ganz frei, sondern offenbar unter dem Einsluß und Druck einer damals erstarkenden Richtung handelte, deren Vertreter man vor allem in priesterlichen Kreisen suchen darf. Daß Reformtendenzen dieser Art damals in der jerusalemer Priesterschaft lebendig waren und daß sich dieselben vor allem auf die Sympathie der ländlichen Bevölkerung stützten, lehrt bald darauf das Vorgehen des Oberpriesters Jojada gegen Ataljas Baalkult (II Kön 11)3). Auch später unter Josia ging die Kultresorm von der Priesterschaft aus; von einer Mitzbeteiligung von Propheten ist dabei in Juda nie die Rede.

Das Verständnis dieser priesterlichen Reformbestrebungen tritt in ein helleres Licht, wenn man damit das Wachsen priesterlichen Einstusses in Juda im allgemeinen und der levitischen Priester im besonderen vergleicht. Die ältere Zeit kannte noch kein Monopol der Priester für Rechtsprechung und Kultus; jene stand den Ältesten zu, dieser jedem Hausvater. Auch ein Monopol der Ceviten sür die Priesterstellungen gab es nicht. Freilich scheinen schon früh angesehene Priestertümer im Besitz sevitischer Geschlechter gewesen zu sein, vor allem das Priestertum zu Silo, wo die Familie Elis sevitischer Abstammung gewesen zu sein scheint. Daß man sevitische Priester als Kenner der jahvistischen Kulttraditionen bevorzugte, sehrt die alte Erzählung Ri 17–18, in welcher der Brot suchende Levit auftritt, der von Bethlehem in Juda aufs Gebirge Efraim wandert und am Ende Priester des Stammes Dan in Laisch wird. Das älteste Zeugnis über die priesterlichen Ansprüche der Leviten ist Dt 33, 8–11, (etwa 1. hälfte des 8. Ihrh.s), wo es heißt:

Gib Cevi<sup>4</sup>) deine Tummim, Und deine Urim den Männern deines Getreuen (d. i. Mose), Den du in Massa auf die Probe stelltest, An Meridas Wassern bekämpftest;

Der von seinem Vater<sup>5</sup>) sagt: Ich sah ihn nicht, Und der seine Brüder nicht kennt<sup>6</sup>); Doch dein Wort haben sie bewahrt Und dein Gesetz gehütet.

Sie lehren Jakob beine Rechtssatzungen, Und Israel beine Weisungen; Sie bringen Opferrauch in beine Nase, Und Ganzopfer auf beinen Altar.

Segne, Jahve, seinen Wohlstand, Und das Werk seiner Hände begnade; Zerschmettere seinen Gegnern die Hüsten, Und seinen Hassern, daß sie nicht wieder aufstehn.

Diese Dichtung gibt einen Einblick in die Lage der levitischen Priester ju jener Zeit. Dieselben gehörten nicht zu den alteingesessenen Geschlechtern, sondern waren, wie die Metoken, ohne Grundbesit ) und verdienten sich ihren Unterhalt durch ihre priesterliche Tätigkeit, die ihnen nicht selten zu beträchtlichem Wohlstande verhalf. Als Abkömmlinge ihres Ahnherrn Mofe stellten sie sich den alten einheimischen Priesterschaften entgegen mit dem Anspruch der echten jahvistischen Kulttraditionen, als deren Cehrer fie sich rühmten; sie behaupteten, im Besitze des mahren mosaischen Orakels gu sein, und beanspruchten für sich das Recht zu opfern, ein Anspruch, der begreiflicherweise von gegnerischer Seite heftig bestritten wurde 3). Die für das öffentliche Leben wichtigste Sorderung der Priefter war ihr Anspruch, in der Rechtsprechung als oberste Instanz zu gelten. Unter den Sagenerzählern ist es zuerst der Elohist, der die in Mose verkörperte geistliche Gerichtsbarkeit nicht nur neben, sondern über die weltliche Rechtsprechung der dem Mose nur als Gehilfen beigeordneten Altesten stellt ). Im 8. Jahrhundert hat, wie Dt 33 lehrt, der Priesterstand in Juda und Israel angefangen, sich fester zu organisieren und als fiktiver Stamm "Levi" eine Rangstellung neben den alten Stämmen zu fordern; die Priester betrachteten sich nunmehr allgemein als "Ceviten"; "Cevit" bekam die allgemeine Bedeutung "Priester". Dementsprechend leiteten sich die Priesterschaften in Juda und Israel, 3. B. diejenige zu Dan (Ri 18, 30) 10), fortan von Cevi ab11).

<sup>1</sup> Dgl. § 30 Anm. 16. | 2 Der Fall zeigt recht deutlich, wie ausländische Frauen ihren heimatlichen Kult nicht nur selber weiterpstegten, sondern auch auf ihre llachkommen vererbten; denn Ma'acha war die Enkelin der gleichnamigen Tochter des Königs Talmai von Geschur (II Sam 3, 3; vgl. I Kön 15, 2). Dgl. azu 'Atalja, die eine Tochter von Ahabs Frau Jädäl, einer Tochter des thrischen Königs Etdaal, war (II Kön 11). | 3 Jur Stimmung der Landbevölkerung vgl. II Kön 11, 20; von der Stadibevölkerung heißt es nur, daß sie sich ruhig verhielt. | 4 Die beiden ersten Wörter nach LXX ergänzt. | 5 Ich streiche: "und von seinen Mutter". | 6 Ich streiche: "und von seinen Söhnen nichts weiß". | 7 Daher heißen sie aterlos (v. 9a), wie die Propheten (I Sam 10, 12). Nach dt 18, 6 ist der Levit Metöke (ger), der keinen Grundbesiß hat (Dt 12, 12; 14, 27. 28; 18, 1—2; vgl. 12, 12. 18; 14, 29; 16, 11. 14; 26, 11—13; auch 12, 19; 14, 27. | 8 In diese Kämpse um die mosaische Priestertadition führen auch Eegenden wie Er 32 (von Aarons voldenem Kalbe) und Num 12 (von Aarons und Mirjams prophetischen Ansprüchen hinein. | D der gleiche Gegenslaß priestersicher und weltsicher Gerichtsbarkeit spiegest sich in der Tendenzlegende von Datan und Abiram (Num 16), welche als Dertreter des weltsichen Stammes (Ruben) gegen die Geistlichkeit (Levi-Nos) ausstreter des weltsichen Stammes (Ruben) gegen die Geistlichkeit (Levi-Nos) ausstreter des weltsichen ben Gerschom den Mosche (der Name Noses silvim Tertesprückerschaft, schon Priester unter David und als Parteigänger Salomos von diesem no die Stelle des Eliden Abjatar geseht (I Kön 2, 35; vgl. dazu I Sam 2, 35 f.), stammte nicht von Cevi ab, sondern war ein homo novus (II Sam 8, 17 gibt ihm wohl irrigerweise den Achtub zum Vater, der sonst nur als Enkel Elis bekannt ist.) Als Eeviten gesten dagegen die Sadokiden in Mal 2, 4ff.; Hel 40, 46; 43, 19; 44, 15 und in jüngeren Zusähn des Deuteronomiums; doch dürste dies auch schannt ist.) Aus die Prophere Zusien den Leviten gemachten Zusieh die in den Cand

Wenn, wie ich glaube (s. u. § 58), das Deuteronomium nicht aus der Zeit Josias, sondern aus der frühen Perserzeit stammt, so kann man natürlich fragen, ob schoon die vorezisschen Sadokiden sich zu Levi gerechnet haben. Die Nachrichten für die Entscheidung dieser Frage sind sehr dürftig und schwer zu beurteisen; immerhin halte ich es für wahrscheinlich, weil die gewiß in Jerusalem entstandenen Quellen J und L und ihre Kompisation JE priesterliche Gesetzessammlungen, wie den älteren Dekalog in Ex 34 und das Bundesbuch Ex 21–23, bereits als "mosaisch", also als sevissisch betrachtet haben. Einen grundsäglichen Gegensat zwischen den levitischen Candpriestern und den Sadokiden in der Hauptstadt in vorezisscher Zeit anzunehmen, erscheint mir für das kleine Juda, in dem die Hauptstadt und ihr Tempel gewiß das Land völlig beherrschte, sehr wenig wahrscheinlich.

## § 38. Die Rekabiter

Lage und Stimmung der Zeit waren darnach angetan, die Reformbestrebungen der Priefter auf gunftigen Boden fallen zu lassen; denn Reformwünsche entstehen überall, wo Mißstände empfunden werden. Die politische Cage hatte sich seit den kriegerischen Erfolgen Davids und der glanzvollen herrschaft Salomos wesentlich verschlechtert. Schon unter Salomo hatte Ägypten seine alten Ansprüche auf Südsprien wieder geltend gemacht 1). Unter Rehabeam fiel Schoschenk I. in das Cand ein und plünderte auch Jerusalem2). Juda erschöpfte nach der Reichstrennung seine Kräfte im Kampfe mit dem mächtigeren ifraelitischen Bruderstaate; als dann auch Edom im 9. Ihrh. wieder abfiel, war von der alten davidischen Macht Judas nichts mehr übriggeblieben 3). Ifrael seinerseits hatte zwar unter Omri und Ahab vorübergehende Erfolge; aber die Herrschaft über Moab ging wieder verloren4), und die Aramäerkriege schwächten auch hier die politische Ent= wicklung 5). Nur ein zweifelhafter Gewinn war es, als die Affprer seit der Mitte des 9. Ihrh. anfingen, die Aramäer in Schach zu halten; denn damit trat nur ein noch gefährlicherer, übermächtiger Gegner auf den Plan.

Ju der politischen kam die soziale Not, die der gemeine Mann noch schwerer als jene zu empfinden pflegt. Das Königtum erschien nicht mehr, wie im Augenblick kriegerischer Erfolge, als nationales Glück, sondern als drückende Despotie<sup>6</sup>). Das Interesse der Könige am Welthandel und an der großen Politik hatte die städtische Entwicklung gefördert und eine soziale Verschiedung herbeigeführt. Neben einer durch den Handel reich gewordenen Oberschicht, die in den Städten herrschte, stand die übrige Bevölkerung, die in Gefahr war, zu verarmen und zum Proletariat herabzusinken. Diese Klassengegensähe wurden um so verhängnisvoller, weil sie kein Gegengewicht mehr fanden in den konservativen Mächten der alten Geschlechterverfassung, die gerade seit der Begründung des monarchischen Staates langsam zu zerbröckeln ansing.

Alle diese Notstände haben während des 9. und 8. Ihrh. in weiten Volkskreisen eine wachsende Mißstimmung erzeugt, welche die Hauptquelle für die Schäden der Zeit in der Kultur Kanaans suchte. In diesem Urteil trasen die vom jahvistischen Süden beeinflußten priesterlichen Resormkreise zusammen mit anderen, die den Finger vor allem auf die kulturellen Schäden legten und eine Rückkehr zu den einsachen Sitten des Nomadentums forderten.

Cettere waren die "Söhne Rekabs", die ihre Heimat gleichfalls im Süden des Candes hatten und ihren Ursprung auf kenitische Dorfahren zurückführten"). Schon früh waren Teile der Keniter nach dem Norden gewandert, wo sie als Nomaden in der Jesreelebene lebten8). Aus solchen Kreisen, die ihre nomadische Lebensweise inmitten des Kulturlandes beis behalten hatten und als Metoken (Jer 35, 7) in der Jefreelebene zelteten, stammte um die Mitte des 9. Ihrh. ein gewisser Jonadab ben Rekab (II Kön 10, 15ff.; Jer 35, 6-11). Er machte, was bisher einfach als überlieferter Brauch in seinem Geschlechte gegolten hatte, für seine Angehörigen zur religiösen Regel: er forderte das Zeltleben und verwarf das Bauen und Bewohnen steinerner häuser; er verwarf Acker- und Weinbau und den Genuß des Weines - kurz die kanaanäische Kultur als Ganzes. Das nomadische Leben war für ihn religiöses Ideal und Theorie, von deren Befolgung er den Segen der Gottheit abhängig machte 9). Diese Gottheit aber war der Gott der Wuste, der Gott der Nomaden, Jahre, der das kanaanäische Wesen in all seinen Erscheinungen hafte und als dessen eifriger Verehrer Jonadab unter seinen Zeitgenossen bekannt gewesen fein muß (II Kön 10, 15 ff.).

1 I Kön 9, 16; 11, 14–22; 12, 2. | 2 I Kön 14, 25 f. | 3 II Kön 8, 20 ff.; vgl. Dt 33, 7. | 4 Mejcha «Infarift und II Kön 3. | 5 I Kön 20, 22. | 6 Ogl. Ri 9, 7–15; I Sam 8, 11–18; vgl. auch II Sam 24; I Kön 4, 7–19; 5, 7–8; 27 f.; 12, 10 f.; 20, 14 ff.; 21, 7 f. | 7 I Chr 2, 55; vgl. I Sam 15, 6; Neh 3, 14. | 8 Ri 4, 17; 5, 24. | 9 Es handelt sich bei den Rekabitern um eine auch sonst auf dem Grenzegebiet zwischen Wüste und Kulturland vorkommende Erscheinung. Genau das gleiche Sesthalten am Nomadenleben als religiöser Institution sindet sich bei den Nabatäern am Toten Meere, die hieronymus von Kardia 312 vor Chr. beschreibt (Diodor XIX 94). Ogl. ferner eine nabatäische Institution in palmyra, die von dem "guten und besohnenden Gott, der keinen Wein trinkt", redet (Journal assatique IX sér. 18, 1901, p. 382). Auch das issamische Weinverbot ist zu vergleichen.

## § 39. Der Sturz des tyrischen Baals

Immer weitere Wellen zogen die gegen die kanaanäischen Elemente in Kult und Sitte gerichteten Reformbestrebungen; wer tieser über religiöse Fragen nachdachte, konnte sich ihnen nicht entziehen. Selbst reine Politiker, wie Jehu oder Bidkar (II Kön 9, 25), standen in ihrem Bann. Ihre großen Erfolge gewann die Bewegung jedoch erst, als sie in die Kreise der Propheten eindrang und hier, freilich nicht unter der Masse der vulgären Ekstatiker, deren Wesen bem Baalkulte innerlich verwandter war als den jahvistischen Reformgedanken, wohl aber in einzelnen überragenden Persönlichkeiten ihre energischen und begeisterten Wortführer fand.

Der entscheidende Schlag gegen den tyrischen Baalkult in Israel wurde geführt, als der Empörer Jehu, ein brutaler und ehrgeiziger Charakter, das haus der Omriden stürzte. Man mag Jehu selbst mehr oder weniger selbstsüchtige Beweggründe zuschreiben, so ist doch der religiöse Einschlag, der seinen blutigen Staatsstreich erst möglich machte, nicht zu unterschätzen. Ob aus Berechnung oder überzeugung, jedenfalls verbündete sich Jehu mit

denen, die eine Beseitigung des ausländischen Kultes wünschten. Zu ihnen gehörte Jonadab ben Rekab mit seinen Anhängern (II Kön 10, 15–16); auch Elifa wird bei dieser Revolution als beteiligt gedacht, freilich nur im Hintergrunde als treibende Kraft (II Kön 9, 1 st.). Ein grausiges Morden machte dem Hause Omris mit allen seinen Angehörigen ein Ende; noch nach hundert Jahren erinnerte man sich mit Entsehen dieses Blutbades von Jesreel (Hos 1, 4). Der eisernde Gott der Wüste war ausgewacht, und in wildem Janatismus triumphierten seine Anhänger über den Gott der fremden Kultur. Ein Nachspiel sand das Blutbad bald darauf in Juda, wo der Oberpriester Josada auch in Jerusalem den tyrischen Kult gründlich ausrottete (II Kön 11). Der Sturz des tyrischen Baals in Israel und Juda bedeutet das Ende Altisraels. Es war der erste große Sieg der jahvistischen Reform, auf dessen Errungenschaften die Zukunst weiter gebaut hat.

1 Doch kann man vielleicht fragen, wie weit dabei die nachträgliche prophetische Cegende mit im Spiele ist; auffällig ist, daß in II Kön 9-10 Elisa keine weitere aktive Rolle zu spielen scheint. In II Kön 3 dagegen steht Elisa als offizieller Prophet im Solde desselben Joram, gegen den er nach II Kön 9, 1 die Verschwörung ansgezettelt haben soll. Auch Elia erscheint in der Prophetenlegende als Gegner der den Baal verehrenden Opnastie Omris und als Anstister der Revolution gegen sie (I Kön 19, 16); vgl. § 40 Anm. 2 und 9.

#### § 40. Elia und Elisa

An die Spike des Kampfes für Jahve in Nordifrael stellt die Überlieferung einen Mann, dessen Name schon das Programm der ganzen Bewegung ausdrückt: Elia d. h. "Jahve ist mein Gott".). Die Überlieferung
über ihn ist fast ganz legendarisch; die meisten Erzählungen über ihn haften
ursprünglich an Elisa und sind erst nachträglich auf ihn übertragen worden?).
Die bessere Geschichtsüberlieferung nennt Elia nirgends. Als geschichtliche Sigur wird der Gileadite Elia aus Tische zwar zu gelten haben, aber
was über ihn erzählt wird, ist durchaus ungeschichtlich. Er ist der sagenhafte Vorläuser jener Resorm, die unter Jehu verwirklicht wurde, eine
heroengestalt, in welcher die jahvistischen Prophetenkreise der Solgezeit ihre
Ideale gezeichnet haben.

Der eigentliche Jührer der Propheten in der zweiten hälfte des 9. Ihrh. s<sup>5</sup>) war Elisa aus Abel-mechola<sup>6</sup>). Sein Auftreten in II Kön 3, 15, wo er sich durch Saitenspiel künstlich in Ekstase versehen läßt, trägt noch deutlich die alte vulgäre Art. Den gleichen Eindruck machen die zahlreichen Cegenden, die über diesen offenbar einslußreichen Mann erzählt werden. Er wird teils als Meister der Prophetengenossenschaft im Gilgal, teils als einzeln wohnender Prophet auf dem Karmel oder in Samaria beschrieben. Die Cegenden erzählen Wunderdinge von seiner außerordentlichen Gabe des Hellsehens und hellhörens?) und von seinen Zauberkünsten<sup>8</sup>). Auch als politischer Prophet tritt er mehrsach auf, vor allem als Weissager nationaler Siege und glücklicher Besteiung von Seindesnot<sup>9</sup>). In alledem wird die Cegende im allgemeinen ein richtiges Bild sestgehalten haben.

1 Dgl. I Kön 18, 21. 39. | 2 So wird schon ihm die Ausrottung des Baals zugeschrieben (I Kön 17 f.; vgl. II Kön 9 f.), ebenso die Salbung Hazaels und Jehus (I Kön 19, 15 ff.; vgl. II Kön 8, 7 ff.; 9, 1 ff.); auf ihn wird Elisas Ehrenname "Iraels Wagen und Reiter" übertragen (II Kön 2, 12; vgl. II Kön 13, 14). Ursprüngliche Elisalegenden sind auch die von der Ölvermehrung und der Totenerweckung (I Kön 17; vgl. II Kön 4), die an sich freisich Wanderlegenden sind. | 3 Statt seiner erscheint unter Khab als echter Jahveprophet Micha ben Jimla (I Kön 22); der Orakelspruch gegen Ahab als Mörder Nadots (vgl. I Kön 21) wird in II Kön 9, 25 f. anonym zitiert. | 4 In den Elisalegenden erscheint er als der große Meister Elisas (II Kön 3, 11), dessen prophetischer Geist sich auf den Jünger überträgt (II Kön 2, 1 ff.; vgl. I Kön 19, 16 f.; 19 ff.) und der dann in der Apotheose en himmel fährt (II Kön 2, 11 f.). | 5 Genannt wird er unter Ahabs Sohne Joram (II Kön 3, 11 ff.) und dann zulegt unter dem Enkel Jehus Joas (II Kön 13, 14 ff.). | 6 Dielleicht = tell el-hammi südlich von Betsche auf dem westlichen Jordanuser, nicht weit von der ostsorusischen feimat des Elia entsernt. | 7 II Kön 5, 26; 6, 12. 32 f.; 8, 7 – 15; vgl. 3, 11 ff.; 7, 1 ff.; 8, 1 f.; 13, 14 – 19. Auch anderen weiß er Halluzinationen zu suggerieren (6, 17; vgl. 6, 20 ff.). | 8 Er zerteilt, wie Elia, mit dem Fellmantel den Jordan (II Kön 2, 13 f.), macht ein ins Wasser gefallenes Beil schwimmend (6, 1 – 7), macht, daß sich ein bischen Öl im Salbgefäß ungeheuerlich vermehrt (4, 1 – 7), speist hundert Mann mit einem Sack voll Brot und Körnern (4, 42 – 44), macht ungesundes Quellwasser trinkbar (2, 19 – 22), sistiges Gemüse genießbar (4, 38 – 41), lockt durch sein Wort wilde Bärinnen herbei (2, 23 – 25), sührt seines im Jordan einen Schwerkranken (5, 1 – 27), weckt ein totes Kind wieder aus (4, 8 – 37), ja, als er schon tot ist, bewirkt die Berührung seiner Gebeine noch, daß eine Leiche wieder lebendig wird (13, 20 – 21). Auch der Zauberstab spielt bei ihm noch

# § 41. Die israelitischen Prophetenkreise unter dem Einflusse der Reform

Welche Bedeutung das Jahveprophetentum seit dem Staatsstreiche Jehus in Israel genommen hat, geht schon daraus hervor, daß die literarische überlieferung über die Ereignisse der Zeit gang wesentlich unter prophetischem Einflusse steht oder wenigstens nur in einer durch das prophetische Interesse bestimmten Auswahl vorliegt 1). Die jahvistischen Prophetenkreise Ifraels erscheinen in diesen meist um Elia und Elisa sich drehenden Sagen und Legenden als die hauptträger des Jahvismus, der seinen Gegensatz zum ausländischen Baalkult lebhaft empfindet. Außerlich freilich ist das Tun und Treiben dieser in Genossenschaften organisierten Propheten noch stark vulgär: ihre Tracht (II Kön 1, 8; 2, 23) und ihr erzentrisch= ekstatisches Auftreten (I Kön 18, 12ff. 46; II Kön 2, 16; 3, 15) zeigen alte vulgare Art, ebenso wie ihre Wundertaten, wie diese besonders in den Elisalegenden beschrieben werden und für die sie fich in der Regel bezahlen lassen (II Kön 4, 42; 5, 5; 8, 9). Dennoch zeigt sich in manchen Punkten ein Sortschritt: man verspottet das Treiben der Baalspfaffen, die stundenlang tangen und "nach ihrer Weise" sich blutig verwunden, ohne mit ihren Anstrengungen Erfolg zu haben (I Kön 18, 28); die bloßen Zaubermethoden durch handschwingen oder magisches Namensprechen (II Kön 5, 11) oder durch Verwendung des Zauberstabes (II Kön 4, 29 – 31) treten zurück hinter der Wirkung des bloken Wortes oder Gebetes, wie es in edelster Dramatisierung die Karmelszene (I Kon 18, 36 f.) schildert 2); nicht im sinn= losen Taumel, sondern klaren Geistes verkehrt der Jahreprophet mit seinem Gotte. Die feile Art der Baalpropheten, die vom Tische Isabals essen (I Kön 18, 19), verachtet man; vornehm weist Elisa das Geschenk des Sprerfeldherrn guruck (II Kon 5, 16; vgl. 5, 26f.; I Kon 13, 7). Ein stolzes Selbstbewußtsein entspricht dieser sittlichen hebung des Jahveprophetentums. Wo die heidnischen Arzte ratlos dastehen, kann der Prophet in Israel helfen (II Kön 5, 8). Selbst Königen und Großen des Reiches können diese Dropheten imponieren. In der heroischen Gestalt Elias haben sie ihr Ideal gezeichnet.

Der Gott dieser Propheten ist hoch über die heidengötter erhaben. Mit welchem hohn sieht man auf den tyrischen Baal berab, der nicht hören will ober kann, der vielleicht spazierengeht oder seinen Rausch ausichlafen muß (I Kon 18, 27)! Zwischen der Verehrung eines solchen Baals und Jahres gibt es nur ein Entweder=Oder: Jahre ist der wahre Gott (I Kön 18, 21. 39). "Es gibt keinen Gott in allen Canden außer in Ifrael" (II Kon 5, 15), - so bekennt der Heide und nimmt ifraelitische Erde mit nach Damaskus, um auch dort Jahre verehren zu können (II Kön 5, 17f.). Deshalb ist Baaldienst und Baalbefragung Abfall von Jahre (I Kön 18, 18; 19, 10. 14; II Kön 1, 2ff.)3). Jahre ist ein herr über die Natur4) und die Völker, der auch jenseits der Grenzen Ifraels seine Macht übt 5). Er zeigt sich nicht mehr unbedingt an Israel gebunden; benn er straft auch sein eigenes Volk, wenn es von ihm abfällt 6). Hier bahnt sich die Entschränkung der Religion aus nationaler Enge an. Was diese Gottesanschauung vom eigentlichen Monotheismus noch unterscheidet, ist das Sehlen theoretischer Konsequenz; die Eristenz anderer Götter wird noch nicht bestritten und das Weltbild ist noch kein universales. Aber die Stimmung des Monotheismus beherrscht schon die Elia= und Elisalegenden; Jahve, der eifersüchtige Gott der Wüste, duldet in Ifrael keine Derehrung anderer Götter neben sich?). Er darf diesen Anspruch erheben, weil er die höhere Moral vertritt; er haßt kanaanäische Unzucht und Zauberei (II Kön 9, 22), er schützt Recht und Gerechtigkeit (I Kon 21), er liebt Erbarmen gegen die Hilflosen (1 Kön 17,7ff.; II Kön 4, 1 ff.), Dankbarkeit (II Kön 4, 8 ff.), Milde auch gegen den wehrlosen Seind (II Kön 6, 22). Der rauhe Gottesbegriff hat humanere Züge angenommen. Wohl kämpfen seine Anhänger, wo es die Religion gilt, mit den blutigen Waffen des Sanatismus, wie es die Weise des alten Wüstengottes war, aber das Ideal, für das sie eifern, ist ihnen unter der hand ein neues, höheres und edleres geworden.

<sup>1</sup> Die Quelle, aus der alle Nachrichten des Königsbuches über diese Zeit 1 Die Quelle, aus der alle Nachrichten des Königsbuches über diese deitstammen, scheint E zu sein, eine Schrift, die vermutsich erst nach 586 ihre letzte Gestalt erhielt (vgl. § 43 Anm. 1). Doch haben die Prophetenlegenden ihre seste Prägung wohl schon früher erhalten, so daß man sie mit einem gewissen Vorbehalt schon für die ältere Zeit verwerten darf. | 2 Dgl. I Kön 17, 20f.; II Kön 4, 33f.; 6, 17. 20. | 3 Dgl. II Kön 1, 3. 6; 3, 11; auch I Kön 22, 5. 7. | 4 Er bedarf nicht gewaltsamer Naturgewalten, um seine Macht zu offenbaren; im stillen Säuseln des Windes offenbart sich seine geheimnisvolle und doch starke Macht (I Kön 19, 11 ss.) | 5 I Kön 17, 14. 20 ff.; 18, 1; II Kön 5, 17 f. | 6 I Kön 19, 15; II Kön 5, 1. | 7 Wohl dagegen im Auslande (vgl. dazu I Kön 18, 24; II Kön 5, 18 st.).

ST 7: Bölfcher, Ifrael. u. jud. Religion

## § 42. Weiterführung der Kultreformen in Juda

Nach dem Sturze Ataljas scheint der Einfluß des Priestertums in Juda immer stärker geworden zu sein. Der Oberpriester am Tempel, Jojada 1), war es, der den unmündigen Königssohn Joas auf den Thron setze, also damals als Prinzregent tatsächlich das heft in der hand hielt. Bemerkenswert ist der lebhafte Eiser des Joas und seiner Nachfolger für Tempel und Priesterschaft: Joas ließ das Tempelgebäude renovieren (II Kön 12,5-16) 3), Ahas stattete den Kultus aus (II Kön 16,10-16), hiskia entfernte aus dem Tempel das dis dahin von den Judäern mit Opfern verehrte Schlangenidol Nechuschtan (II Kön 18,4) 3). Sämtliche judäische Könige von Joas dis hiskia (mit Ausnahme des Ahas) 4) gelten deshald auch dem deuteronomistischen Redaktor des Königsbuches als fromm, und daß ihre kultischen Bestrebungen Beifall fanden, lehrt die wiederholt bezeugte Anhänglichkeit der judäischen Bevölkerung an ihr Königshaus (II Kön 11,20; 14,21; vgl. 21,24).

Große Veränderungen erfolgten im jerusalemer Tempelkulte, als Juda gegen Ausgang des 8. Ihrh.s unter die Oberherrschaft Asspriens kam. Assprische Sitte und Mode fanden Eingang (Sef 1, 8), und auch der Jahvekult auf Zion wurde nach assprischem Muster reformiert. Die Überlieferung berichtet, daß Manasse assprischen Gestirnkult einführte: Verehrung der Sonne, des Mondes, der Sterne, der Tierkreisbilder; Altäre für diese wurden im Tempelhofe und auf den Dächern daselbst errichtet, ein Wagen mit heiligen Rossen dem Sonnengotte geweiht (II Kön 21, 3; 23, 5. 11 f.; vgl. Sef 1, 5). An eine Verdrängung des Jahvekultes durch den Astraskult ist hier natürlich nicht zu denken b; die Auffassung Manasses und seiner geistlichen Ratgeber war vielmehr die, daß die astrasen Götter und Geister sich fortan als Trabanten um Jahve scharten, der seinerseits damit zum höchsten himmelsgotte ward. All das war gemeint als eine Erhöhung der Macht Jahves, als Fortschritt des Gottesgedankens b).

Aber volkstümlich konnte diese einer fremdländischen Dorstellungswelt entnommene Theologie damals nicht werden. Mit dem Niedergang der assprischen Macht im südlichen Sprien seit der Mitte des 7. Ihrh.s hat sie ihre Anziehungskraft bald verloren. Der Jahvekult verlangte nach eigenen Ausdrucksformen für seinen religiösen Gehalt. Als die Reaktion gegen die assprischen Einslüsse einsetzte, erstarkten die alten Resormtendenzen des einheimischen Priestertums, die in den Maßnahmen Josias 621 ihren größten Ersolg erlangten. Die geistigen Urheber waren auch diesmal die jerusalemer Tempelpriester, an ihrer Spize der Oberpriester hilkia. Mit den Einrichtungen Manasses siel nun alles, was noch an Resten kanaanäischen Synkretismus in Jerusalem vorhanden war, die Aschera, das haus der "heiligen", die höhe der Bocksdämonen an einem der Stadttore").

Auch diese Reformen Josias haben jedoch nicht lange Bestand gehabt<sup>8</sup>). Durch die Schlacht von Megiddo 609°), in der Josia fiel, wurde Pharao Necho Herr von Sprien; Juda vertauschte auf vier Jahre die assprische Dasallenschaft mit der ägnptischen. Dann siegte 605 Nebukadnezar, damals noch Kronprinz, bei Karkemisch über Necho, und Sprien wurde nun babylonisch. Wieder drangen fremde Kulte in Jerusalem ein. Jer 44, 15 ff. berichtet vom Kulte der himmelsgöttin unter Zedekia, und hes 8 bezeugt für dieselbe Zeit Tierdienst, Tammuzdienst, Sonnendienst und phallische Bräuche im Tempel von Jerusalem. Noch einmal versuchten die sprischen Kleinstaaten, Thrus an der Spize 598 10), mit ägyptischer hilfe das neue Joch abzuschütteln; Jerusalem mußte schon 597 kapitulieren, und sein König Iojachin wurde mitsamt der Aristokratie Jerusalems 11) nach Badylon geschleppt. Thrus leistete dreizehn Jahre sang Widerstand; auch der von den Badyloniern in Jerusalem eingesetzte Zedekia schloß sich 588 dem Ausstande noch einmal an. Im Jahre 586 wurden Thrus und Jerusalem bezwungen; in Thrus wurde ein neuer König eingesetzt; Jerusalem dagegen wurde mit seinem Tempel zerstört und sein letzter König Zedekia nach Badylon abgesührt. Das war das Ende des judäischen Staates und der Davididen. Was den Staat übersebte, war die Religion Judas.

1 Der Chronist (II Chron 22, 11) macht Joscheba, die Tochter des Königs Jehoram (II Kön 11, 2), zur Gemahlin Jojada's. | 2 Daß Amasja die gesetzliche Vorschrift Dt 24, 16 befolgt habe (II Kön 14, 6), ist eine jüngere deuteronomistische Zufügung im Texte. | 3 Eine von der hand des deuteronomistischen Redaktors stammende unhistorische Nachricht ist die von der Beseitigung der höhen, der Masseben und der Ascheraburch siskia (I Kön 18, 4). Unter Manasse sind die höhen bereits wieder da. Der deuteronomistische Redaktor taxiert die Frömmigkeit der Könige am Maßstabe der deuteronomischen Forderung; als vollkommen fromm, wie David, gelten ihm nur fiskia und Josia, die deshalb auch die von den anderen Königen geduldeten nur hiskia und Josia, die deshalb auch die von den anderen Königen geduldeten höhen beseitigt haben müssen. 4 Das ungünstige Urteil über Ahas mag durch die Geschickte II Kön 16, 10 sf. und vielleicht auch durch die überlieserung Jes 7 bestimmt sein. 5 Manasse gilt den Späteren als der schlimmste Gögendiener, und man hat, um seine Abgötterei recht massiv zu schlibern, alles Denkbare an heidenschen Bräuchen auf ihn gehäust (II Kön 21; vgl. 23). Das Kinderopser ist keine Neuerung Manasses (vgl. II Kön 16, 3) ebensowenig wie der Höhendienst, dessen angeblicke Abschafzung durch siskia (II Kön 18, 4) als Folie für die um so greulickere Gottlosigkeit Manasses dient; auch Jauberei, Wahrlagung und Totenbesragung sind uralt, und daß Manasse sie elsenoders begünstigt habe, wenig wahrscheinlich. 6 K. Bu de bezeichnet es als einen "Schritt auf dem Wege zum Monotheismus". 7 Der Bericht über die Resorm Josias II Kön 22–23 ist durch besonders viele isingere Zutaten überwuchert, so daß die historische Frage hier ganz von der literarischen jüngere Butaten überwuchert, fo daß die historische Frage hier gang von der literarischen Kritik abhängig ist. Der ursprüngliche Bericht liegt vor in 22, 3. 4a. 5b.8. 9\*.  $10-14.15\,a$ ab. 18b. 19b-20a (?). 20b; 23, 1.2aa b\*. 3a\* b. 4aa. 6. 7.8b. 11.12. Die bemerkenswerteste unter den mannigsachen Zusügungen, die dieser Text ersahren hat, ist die wohl schon vom ersten (deuteronomistischen) Redaktor einzestügte Beschen merkung 23, 8 a. 9 über die Überführung aller höhenpriester aus den Städten Judas nach Jerusalem und die Beseitigung sämtlicher höhen in Juda. Als Jusag erweist sich 23, 8 a. 9 schon dadurch, daß es den ursprünglichen Textzusammenhang auseinanderreißt. Die Notiz ist genau so zu beurteilen, wie die analoge Notiz über hiskia II Kön 18, 4. Die Maßnahmen Josias haben sich tatsächlich nur auf Jerusalem bezogen; eine Beseitigung sämtlicher judäischer Kultstätten hat nie statzgefunden. Unter Josias Nachfolgern sind dieselben genau so da wie vorher (vgl. Jer 13, 27; 17, 1 f.); hesekiel weiß nichts von einer Abschaffung der höhen vor dem Exil, und auch der Kult der elephantinischen Juden um 400 zeigt, daß selbst in jener Zeit die deuteronomische Sorderung in der Judenschaft noch nicht überall durchgedrungen ist, also damals nicht gut seit über 200 Jahren publici juris gewesen sein kann. Daß das deuteronomische Gesehuch mit den Maßnahmen Josias nichts zu tun hat, wird später zu zeigen sein (vgl. § 58). merkung 23, 8a. 9 über die Überführung aller höhenpriester aus den Städten Judas

urteilt die letten vier Könige Judas von ihrem Standpunkte aus ganz mit Recht als Gottlose (II Kön 23, 32. 37; 24, 9. 19). | 9 Dgl. zu diesen letzten Ereignissen der judaischen Geschichte II Kön 23, 29-30. 33-35; 24, 1. 7-10. 12. 15-17. 20b; 25, 1—9. 13. 18—21. 27—30. Das übrige Material der Schlußkapitel des Königsbuches ist teils Arbeit des deuteronomistischen Redaktors, teils jüngerer Ergänzer. buches ist teils Arbeit des deuteronomistischen Redaktors, teils jüngerer Ergänzer. | 10 Die dreizehnjährige Belagerung von Chrus durch Nebukadnezar, welche trot des eindeutigen Zeugnisses dei Josephus, c. Ap. I 156—159 und ant. X 226, von den Forschern hartnäckig in die Jahre 585—573 datiert zu werden pslegt, beginnt im 7. Regierungsjahre Nebukadnezars 598, fällt also in die Jahre 598—586. Zu dieser Datierung stimmt genau die thrische Herrscherliste: Ithobalos 13, Baal 10, Eknibalos 2/12, Chelles 10/12, Abbaros 8/12, Mutthnos und Gerastratos 6, Balatoros (wu μεταξύ, von Josephus als "gleichzeitig mit welchen" misverstanden, bedeutet "nach welchen", wie das folgende τούτου τελευτήςαντος beweist; die Summe des Josephus ift also um ein Jahr zu gering) 1, Merbalos 4, Eiromos 20 Jahre. Das 14. Jahr des Eiromos ist das Jahr, in dem Chrus die Herrschaft (von dem Meder Alinages) übernahm, was nach Rassans keilschriftsund im Jahre 550 geschab. König Aftnages) übernahm, was nach Raffams Keilschriftfund im Jahre 550 geschah. König Ithobalos regierte demnach 598—586. Der Aufstand von Cyrus und der Beginn der Belagerung fallen also mit der Chronbesteigung des Ithobalos, die Eroberung von Cyrus mit dem Regierungsende dieses Königs zusammen. — Aus der jungen redaktionellen Stelle hef 29, 17 ff. hat man auf ein Miglingen der Belagerung Nebukadnezars schließen wollen; aber die Stelle besagt es nicht, und die Rachricht als solche ist historisch wertlos. Daß Chrus wirklich erobert worden ist, bezeugt sos. c. Ap. I 143 (Nebukadnezar habe ganz Sprien und Phönike unterworsen) und ist auch an sich wahrscheinlich: a) wegen der genau überlieserten 13 Jahre der Belagerung, d) weil ein Mißersolg Nebukadnezars nach solchen Anstrengungen gemik überliesert wöre. c) weil Annus nach 586 talkächlich seine einstiese Downschte. gewiß überliefert ware, c) weil Tyrus nach 586 tatsachlich seine einstige Vormachts= stellung (vgl. Hef 27, 8) verloren hat; als Pharao Apries (588—569) in den mittleren Jahren seiner Regierung (in seinen letzten Jahren war er in Nubien und Kyrene beschäftigt) gegen das damals auf babylonischer Seite stehende Phönike zu Selde 30g, war Sidon die Vormacht (Herod. II 161; Diod. I 68); diesen Zug, wie Breasted es tut, in die Zeit der Belagerung durch Nebukadnezar zu verlegen, geht der ganz veränderten politischen Situation wegen nicht an. Das Datum hes 26, 1 bezeichnet das Jahr von Frühling 587 bis Frühling 586; es gehört wohl ursprünglich zu den echten Gedichten Hefekiels in Kap. 27 (Chrus als Kauffahrteischiff, das auf hoher See untergeht) und Kap. 28 (Chrus, einst herrlich im Gottesgarten auf dem Gottesberge wohnend, wird von dort verstoßen). Diese Weissagungsgedichte fallen also hurz vor die Eroberung der Stadt. 11 Nach II Kön 24, 16 waren es 7000 Adlige samt 1000 Schmieden und Schlossern, während eine jüngere Stelle II Kön 24, 14 als Gesamtzahl 10000 angibt. Eine andere, vielleicht die beste Tradition in Jer 52, 28-30 unterscheidet drei Deportationen: im Jahre 597: 3023 Seelen, im Jahre 586: 832 Seelen, und bei einer letzten sonst unbekannten Deportation im Jahre 581: 745 Seelen.

## § 43. Die Bearbeitung der Volkssage

Ebenso wie der Kultus in Kanaan, forderte auch die volkstümliche Sagenüberlieferung in vielfacher hinsicht die Kritik heraus. Weder die Gottesvorstellung der Sagen noch die Charaktere ihrer helden entsprachen dem reiseren und sittlich verseinerten Denken der Zeit. Man konnte sich, wie mehrere der großen Schriftpropheten (hos 12, 4f.; Jer 9, 3; Jes 43, 27), gegen diese ganze Sagenüberlieferung stark ablehnend stellen; aber man konnte auch eine freundlichere haltung ihr gegenüber einnehmen und sie durch überarbeitung den eigenen Anschauungen anpassen. Das letztere ist in den uns erhaltenen Darstellungen der Sage durch den bzw. die Jahvisten und später durch den Elohisten geschehen.). Die persönlichen Anschauungen

dieser Sagenbearbeiter sind nicht leicht zu schildern, weil sie in erster Linie hüter der überlieferung sein wollen und Stoffe recht verschiedener Art gesammelt haben. Ihre Stellung zur Vergangenheit ist vor allem die der Pietät. Im Gegensatz zu Männern wie Amos und hosea fechten sie die heiligtumer im Cande nicht an, sondern betrachten sie als von den Dorvätern Israels gestiftet und Jahre geweiht2). Aber tropdem ist die kritische Stellung zur vulgaren Religion gerade in der jahvistischen Geschichtsschreibung nicht zu verkennen. Mit offenbarer Absicht werden hier die tatsächlich überall an den Kultstätten noch vorhandenen Masseben, Ascheren und Idole ignoriert. Der ursprünglich polytheistische Charakter mancher Sagen wird nach Möglichkeit verwischt3). Jahve ist nicht gebunden an die Kultstätte oder an die Grenzen des Candes Palästina, sondern waltet unbeschränkt auch im Auslande, ja in den Ursagen erscheint er ganz als Weltgott, der Erde und himmel erschafft, der die Sintflut über die ganze Erde bringt und alle Völker von Babel aus zerstreut. Nur vereinzelt sind mythologische Züge der Gottesvorstellung in einigen altertümlichen Sagen stehengeblieben, in denen Jahre in leibhaftiger Menschengestalt oder wie ein nächtlicher Damon erscheint; aber folche Dorftellungen find doch im allgemeinen stark verblaßt hinter einer rationaleren Anschauung, die sich den Verkehr der Gottheit mit dem Menschen in der form des seherisch-prophetischen Erlebnisses porstellt; meist reden die jahvistischen Erzählungen vom bloken Worte des Gottes an den Menschen, ja sie schweigen am Ende gang von einzelnen Eingriffen der Gottheit und lassen dieselbe nur noch im hintergrunde als verborgene Vorsehung walten. Mit dieser Gottesanschauung hängt auch die gerade in den jahvistischen Stücken unverkennbare Abneigung gegen alles Zauberhafte gusammen.

Jünger und in ihren Anschauungen fortgeschrittener ist die Bearbeitung der Überlieferung durch den Elohisten. Auch ihm sind die lokalen Heiligtümer Stätten Jahves, ja, er redet sogar anstandslos von den Massen, aber sie gesten ihm nur noch als Grabt und Denkmäser. Scharf dasgegen ist seine Posemik gegen den Stierdienst von Betel (Er 32) und gegen die aussändischen Götter (Jos 24; vgl. Gen 35, 2 ff.). Die Vorstellung von Gott ist durchaus supranatural; mit dem Menschen verkehrt die Gottheit besonders im Traumgesicht. Eine Vorliebe für das Prophetentum zeigt sich durchweg, dabei auch eine Neigung für das Magische und eine Bevorzugung geistlicher Motive an Stelle der in der älteren Volkstage vorherrschenden profanen Motive. Jugleich beobachtet man auch eine

Deredelung des sittlichen Urteils.

<sup>1</sup> Die Datierung der verschiedenen Sagenbearbeitungen, des Jahvisten (J) (bzw. seiner Schichten J¹ und J²) und des Elohisten (E), ist besonders schwierig und dürfte eigentlich nur beantwortet werden im Zusammenhang mit einer Untersuchung des ganzen Geschichtsbuches Genesis dis Könige. Ich din mit vielen anderen davon überzeugt, daß J und E über den "herateuch" hinaus als Quellen benutz sind Gewöhnlich läßt man dann beide Quellen mit der Regierung Davids enden und nimmt für das Königsbuch völlig neue Quellen (Annalen, Tempelchronik, Prophetenlegenden u. dgl.) an. Eine zusammenfassende Untersuchung der Quellenfrage (vgl. Hölscher, Das Königsbuch, seine Quellen und seine Redaktion in: Eucharistion für H. Gunkel,

Sorschungen zur Rel. und Lit. des A. u. N.T.s, 1922) ergibt m. E., daß J die Geschichte bis zu Salomos Tode und zur Reichstrennung. E sogar die zur Zerkörung Jerusalems (eventuell bis 561) führte. Daraus ergibt sich für I eine frühste Datierung um 900, sür E um die Mitte des 6. Ihrh.s. Ich rechne zu I. Ikön 1; 2, 13—26. 28—46 a; 3, 4a. 16—28; 4, 1—19; 5, 7—8. 27—28; 8, 1\*. 4\*. 12—13; 9, 11b—14. 16. 25; 11, 15\*. 16. 17 a da. 19\*. 20\*. 21\*. 22. 23b. 26b; 12, 1. 3b. 4—14. 16. 18—19; 3u E: I kön 3, 5—13. 15 a bß; 5, 15—26. 31—32; 6, 1\*. 2—6. 8. 10. 15—17. 20. 23a. 26. 24—25. 27. 31. 33—34. 36—38; 7, 1—40. 51; 8, 1a\*. 2\*. 3\*. 5—9\*; 9, 15b. 17—18. 23—24. 26—28; 10, 16—20a. 26. 28—29; 11, 1a. 3a. 7\*. 14\*. 17aßbßlß. 19\*. 20\*. 23a. 24\*. 25\*. 26a\*. 27—28. 40 und dann von 12, 25 ab alles alte vordeuteronomistische Quellenmaterial. Am leichtesten erkennt man die Jugehörigskeit zu E bei den Elias und Elizalegenden, die in Stil und Anschauungen geradezu auffällig mit den elositischen Partien der Genesis übereinstimmen. Am ehesten könnte man für die annalistischen Notizen meinen, eine besondere Quelle in Anspruch nehmen zu müssen, abs das elosistische Untervalung zeigt m. E., daß auch diese Stücke literarisch nicht von dem übrigen alten Material losgerissen werden können. Daraus ergibt sich dann, daß das elosistische Werknicht vor dem Eril verfaßt, zum mindesten nicht früher vollendet worden ist. Man hat dann anzunehmen, daß der elositisses der elositisse der entstellen gereicher geschichte benutze, und zwar teils Sagenübersieferung, teils Annalen. 2 die Sagen erzählen vor allem, wie Jahve den Oätern an den betressenden heiligen Stätten ersählen vor allem, wie Jahve den Oätern an den betressenden heiligen Stätten ersählen vor allem, wie Jahve den Oätern and den betressenden heiligen Stätten ersählung verblaßt. In der Ihnaellage (Gen 16 und 21), hebronsage (18), Machanaimsage (32, 21), Punelsage (32, 23 ff.) ist von einer Kultstigten und Salben des heiligen Steines (28, 18; 31, 45; 35, 14) werden gelegentsch gegeben. 3 Gen 3,

### § 44. Der Monotheismus

Alle diese religiösen, sozialen und politischen Gärungen, die seit der Reichstrennung das Volksleben bewegten, haben den Boden für die Entstehung einer neuen religiösen Gesamtanschauung bereitet. Der eifernde Gott vom Sinai, der Gott der hebräischen Nomaden, der in Kanaan zum Gott der Bauernkultur und seit David zum mächtigen Reichsgott geworden war, hatte seine Nebenbuhler, die Baale, verdrängt und Alleinverehrung sich erkämpft. Die seit 900 wirksame puritanische Reaktion gegen die kanaanäischen Elemente im Kulte förderte mehr und mehr die Reinigung und Deredelung der Kultformen. Als Gott des Reiches wurde Jahre zum Schüger der Staatsordnungen und des im Staate herrschenden Rechtes. Er selber war dadurch in seinem Wirken und Willen an die Ordnungen des Rechtes und der Moral gebunden, und die Priester waren Ausleger und hüter der alle Gebiete der menschlichen Lebensführung regelnden gött= lichen Gebote. So bildete sich — zuerst bei den Rekabitern — ein humanes Cebensideal, welches das gesamte der Gottheit wohlgefällige Handeln um= spannte.

Diese noch im Rahmen der Volksreligion sich vollziehende Entwickelung tritt seit dem 8. Ihrh. in ein neues Stadium. Die Eroberungen der

Assured, welche Sprien zur assprischen Provinz machten und die kulturellen und religiösen Einflüsse des Ostens in verstärktem Maße nach Palästina trugen, erweiterten den geographischen in verstärktem Maße nach Palästina trugen, erweiterten den geographischen in werstärktem Maße nach Palästina trugen, erweiterten den geographischen in wie den geistigen Horizont. Durch diese Eroberungen der Asspre und später der Babplonier ist das Auftreten der großen Propheten des 8. und 7. Ihrh.s veranlaßt. Assur und Babel sind ihnen Werkzeuge in der Hand Jahves, der durch sie sein sündiges und abtrünniges Volk strasen, ja vernichten will. Indem sie die alte Polemik gegen die Kanaanisserung der Jahvereligion aufgreisen, wächst ihnen unter dem Eindrucke der gewaltigen politischen Ereignisse der Gottesgedanke über die Schranken des Volksgottes hinaus: Jahve wird ihnen zum Beherrscher aller Völker und zum obersten Herrn der Welt, der zugleich alle sittlichen Prädikate des israelitischen Volksgottes an sich trägt.

So entsteht eine neue religiöse Gesamtanschauung in den Köpfen dieser enthusiastischen Denker. Die einzelnen Willkürhandlungen der Gottheit verschwinden hinter dem einheitlichen, gesehmäßigen Handeln des Einen weltbeherrschenden Gottes, und dem entspricht ein das gesamte menschliche Handeln bestimmendes persönliches, d. h. praktischssittliches Lebensideal, in dem sich der Wille der Gottheit zusammensast. Die Grundgedanken dieser eligiösen Monotheismus liegen bereits bei Amos klar ausgesprochen vor; seine Nachfolger haben sie weiter ausgebaut und in ihren Konsequenzen verfolgt, und haben damit den Grund zum späteren jüdischen Gottessglauben gelegt.

1 Man kann dies vergleichen mit dem Einfluß, den der griechische Seehandel für die Entstehung der ionischen Philosophie und den später die Entdeckung der Neuen Welt und der Antipoden für die Entstehung des modernen Weltbildes geshabt hat.

#### § 45. 'Amos von Tekoa' 1)

Die Heimat des 'Amos war ein judäisches Dorf Tekoa', wo er als Schafzüchter Jebte. Er betont, daß er Laie ist, kein dem Tempelklerus und dessen Ekstatikerzunft angehöriger Prophet (7, 14); von der Technik dieser Kreise weiß er nichts. Aber Jahve hat ihn von der Herde weg berusen und ihm persönlichen Austrag gegeben?). In Gesichten, hat der Gott zu ihm gesprochen und ihn in das benachbarte Nordreich geschickt, um Israel den Untergang anzukündigen. An verschiedenen Plähen hat er dort um 760 seine Botschaft ausgerichtet<sup>4</sup>), dis ihn beim Herbstselte in Betel das Geschick ereilte und der Oberpriester Amasja ihn als Ausswiegler aus dem Lande verwies.

Im hintergrunde der Weissagung des Amos steht überall die drohende assprische Gefahr. Aber Amos motiviert seine Weissagung nicht mit ihr; der Untergang Israels ist ihm ein sittliches Postulat. Längst hat Jahve das Volk durch allerlei Plagen vergebens gewarnt (4,6-11;7,1-6); jeht ist die Langmut des Gottes zu Ende (7,7-9); das Ende ist gekommen (8,1-2), Jahve wird Israel durch die Assprer vernichten (9,1)

1-4)?). 'Amos verhöhnt den Glauben des Volkes, welches träumte von siegreicher Hilfe seines Gottes, der im Sturm und Wetter mit den Heeren Israels ausziehen sollte: der "Tag Jahves", d. h. die Epiphanie des Gottes, ist Finsternis und nicht Licht  $(5,18.\ 20)^8)$ ; Jahve hat sich auf die Seite des Assurer gestellt und wird selber Israel schlagen. Niemand wird gerettet, nichts wird übrigbleiben. Obwohl 'Amos immer nur das Nordreich Israel bedroht?) und von Juda schweigt, denkt er doch keineswegs an eine Rettung Judas. Rüchsichtslos zieht er die Konsequenzen: Israel hat nichts vor anderen Völkern, Kuschien, Phillistern oder Aramäern, voraus (9,7); seine Erwählung gibt ihm kein Vorrecht, sondern legt ihm im Gegenteil um so schwerere Pflichten auf, deren Verletzung darum auch um so strenger geahndet wird (3,2). Damit ist die Vorstellung des Volksgottes restlos aufgehoben; Jahve ist der Eine, alles beherrschende Weltgott (3,3-6).

Dem Einen Gott entspricht die Eine moralische Forderung des Gottes. Auch 'Amos steht unter dem Einfluß der gerade im Süden sehr lebendigen Reformstimmung, die die tiesen Schäden des Volkslebens aus der kanaa-näischen Kultur und der Verderbnis des Kultes erklärte. Gegen andere Götter als Jahve braucht 'Amos nicht mehr zu kämpsen; er kämpst gegen den bestehenden Jahvekult, und zwar nicht nur gegen einzelne kanaanäische Sitten oder Unsitten, sondern grundsäslich gegen den Kult als solchen: Jahve verabscheut Opser und Feste, er will keinen Kult<sup>11</sup>), sondern Gerechtigkeit, d. h. Moral (5, 21 – 24). Der Inhalt dieser moralischen Forderung bestimmt sich ihm wiederum durch den Gegensat gegen das Kulturleben, gegen Wohlleben und üppigkeit<sup>12</sup>), Bedrückung der Armen, Ungerechtigkeit der Justiz<sup>13</sup>). Alle Gebiete des Cebens, das soziale Ceben, das Rechtsleben, die Kriegsührung, den Cebensgenuß beurteilt er wie den Kult nach diesem Maßstabe der Gerechtigkeit, der Humanität<sup>14</sup>).

Indem Amos mit rücksichtsloser Logik Volksreligion und Kult verwirft, begründet er den sittlichen Monotheismus mit seinen zwei Grundsideen: dem Einen weltbeherrschenden Gott und der Einen moralischen Forderung dieses Gottes. In seherischer Intuition ist seine neue Erkenntnis geboren, und im Enthusiasmus entströmt sie seinen Lippen. Im Drange des Schauens hat er nicht Zeit, sie theoretisch auszubauen und praktisch

zu begründen; das blieb die Aufgabe seiner Nachfolger.

<sup>1</sup> Die Aufzeichnungen des Amos liegen, wie die aller alten Propheten, in einem nach dem Exil redigierten Buche vor. Auf Amos geht der Kern der strophischen Eingangsdichtung in Kap 1—2 zurück, ferner die im einzelnen mehrfach überarbeiteten kurzen Sprüche in Kap 3—6, die fünf Dissonen 7, 1—9; 8, 1—2; 9, 1—4 und der Schlußspruch 9, 7; alt ist die diographische Erzählung in 7, 10—17. Sekundär sind das Motto 1, 2, die Auffüllungen der Eingangsdichtung durch 1, 6—12; 2, 4—5, und der heilsweissagende Schluß 9, 8—15, ferner 8, 4—14 zum größten Teile (wenn nicht ganz), und eine Menge kleinerer Zusäte (z. B. 2, 9; 3, 1b. 7; 4, 12b—13; 5, 8—9. 13. 14—15 (?). | 2 Dennoch "prophezeit" auch er (3, 8; 7, 15); er redet wie die Propheten meist im göttlichen Ich und weiß sich zu seinen kenson (3, 8). | 3 Die fünf Dissonen 7, 1—9; 8, 1—2; 9, 1—4 bilden einen kunstvollen Inklus mit beabsichtigtem Gedankensortschrichtit, sind also literarisches

Kunstprodukt: Amos stellt in ihnen seine Berufung zum Unheilsverkünder dar. Ebenso sind auch die Berufungsvisionen der späteren Propheten (Jes 3. Fer 1; hes lft.) literarische Erzeugnisse, mit denen die Weissagungsbücher eröffnet zu werden pstegen. [43. B. in Samaria 3, 9. 12; 4, 1; 6, 1. [57. 10-17.] Eine direkte hindeutung auf Asspirien sindet sich nur 6, 14. [70gl. dazu auch 2, 13-16; 3, 12; 4, 2f. 12a; 5, 1f. 3. 5. 7f. 16f. 18. 20; 6, 7f. 11; 7, 8f. 11. 17; 8, 3; 9, 1-4. [83. Aus Am 5, 18. 20 wird neuerdings, besonders von Greßmann (Der Ursprung der ist.-sidd. Eschatologie zu beweisen. Das beruht auf einer verhängnisvollen Verwechslung der Begriffe; mit Eschatologie hat der "Tag Jahves" von haus aus gar nichts zu tun, weder im Volksglauben des alten Israels noch bei Amos oder irgendeinem vorezilischen Propheten. Der "Tag Jahves" bedeutet nichts anderes als die erwartete Epiphanie des Gottes, der im Sturm und Wetter zum Kampf gegen seine Seinde auszieht. Der Ausdruch hat geine genaue Analogie im Asspirischen, wo es z. B. in Beschwörungen an den Seuerzott heißt; "Dein surchtbarer Tag möge sie (die Gegner) erreichen" (Tallqvist, die asspirische Beschwörungsserie Maqlû I 117; vgl. Jastrow, Religion Babyloniens und Asspiriens I 305). Arabische Analogien sind mir nicht bekannt. Die Vorstellung von der Epiphanie des Gottes in der Schlacht ist altvolkstümlich und für alle alten Schlachtberichte tupsschaft die Schotes in der Schlacht ist altvolkstümlich und für alle alten Schlachterichte tupsschman. Schlacht ür altvolkstümlichen überlieferung geschöpft sind, z. B. Polydius X 11. 14 (Poseidon hist dem Scipio dei der Einnahme von Neukarthago durch eine überschwennung). P2, 4-5 sind unecht, edenso die Bezugnahmen auf Juda in 3, 18 und 6, 1. 10 Jahve ist herr der Natur (4, 6-11; 7, 1-6; 9, 2f.) und der Völker (1, 3ff.) 2, 9; 9, 4. 7). 11 Ogl. ferner 3, 14; 4, 4f.; 5, 4f. 21-24; 7, 9; 9, 1. 122, 7f.; 3, 12. 15; 4, 1; 5, 11; 6, 4-7. 133, 2, 6-8; 3, 9f.; 4, 1; 5, 7. 10ff.

## § 46. Hosea ben Beeri¹)

Ein wenig jüngerer nordifraelitischer Zeitgenosse bes 'Amos war hosea ben Beeri. Er war vielleicht Benjaminit2), also ein Candsmann Jeremias, dessen Jugenddichtungen oft stark an Hosea erinnern. Mehr als der Laie 'Amos zeigt sich hosea dem berufsmäßigen Prophetentum verwandt; er nennt sich selber einen Propheten und Geistbesessenen3), und alle seine Worte reden im göttlichen Ich. Ein echter Ekstatiker, ist er glühend beiß in Liebe und Born; garte, ruhrende Tone, wie sie Amos nicht kennt, weiß er anzuschlagen, aber er findet auch Worte eines fast grausamen hohnes und Grimmes, wie sie nur die erregteste Leidenschaft hervorbringt. Noch unter den letten herrschern vom Geschlechte Jehus (vor 743) hat er als junger Mann seine prophetische Wirksamkeit begonnen. Nach hergebrachter Prophetenart wählt er das Symbol zur Einkleidung seiner Weissagung gegen das Mörderhaus von Jesreel und gegen das abtrünnige Volk; er nennt seine Kinder "Jesreel", "Coruchama" (Ungeliebt), "Co ammi" (Nichtmein-Volk)<sup>4</sup>). Hosea hat die Erfüllung dieser seiner ersten Unheilsdrohungen selber erlebt, als Jerobeams II. Sohn Sacharja 743 gestürzt ward und unter den letten herrschern Ifraels eine Zeit politischer Wirren begann, die zur Abhängigkeit von Affnrien, zum Verlufte Galilaas und Gileads und zulett zum endaultigen Untergange Ifraels führte. Dieser Zeit der Wirren scheinen die Spruche in Kap. 4, 1 - 14, 1 gum größten Teile anzugehören, und es ist wohl nicht unwahrscheinlich, daß hosea auch das Ende Samarias (721) noch miterlebt hat.

Die monotheistische Gottesanschauung gelangt bei hosea nicht zu jener logischen Durchbildung wie bei Amos; sein Jahve erscheint vor allem noch als der Volksgott Israels, freilich als ein solcher, der selbst dies Band mit seinem Volke zerreißt. Aber inniger als jemand zuvor erfaßt hosea das persönliche Verhältnis des Gottes zu seinem Volke. In allen seinen Worten glüht das Motiv der Liebe, und selbst aus der Leidenschaft seiner Drohungen klingt etwas von enttäuschter Liebe heraus. Am Makstab der Liebe mikt er das sittliche Verhalten ebenso wie den Kult; auch die Verehrung der Baale — eine solche ist ihm der Lokalkult der Israeliten — ist Mangel an Liebe zu Jahve, Treulosigkeit eines buhlerischen Weibes. Auch er will vom Kult nichts wissen; an Liebe und Gotteserkenntnis hat Jahre Gefallen, nicht an Opfern. So gehört auch hosea zwar zu den Männern der Reform, aber was er zu sagen weiß, bleibt im wesentlichen ein Ruf zur Umkehr: Weg mit den Baalen! Zurück zu Jahve! Seine Gottes= anschauung ist die zarteste Veredelung des nationalen Gottesgedankens. 3m Zusammenbruche der Nation ift sein schriller Jammerschrei verhallt

1 hoseanisch sind die Dichtungen 2, 4–15; 4, 1–14, 1; eine alte biographische Erzählung ist 1, 3–4. 6. 8–9. Junge Zutaten zum Buche sind die heilsweisssaungen 2, 1–3; 2, 16–25; 3, 1–5; 11, 10–11; 14, 2–10. | 2 Aus 5, 8 erschlosen. | 3 9, 7. | 4 1, 3–4. 6. 8–9. Zu einem "hurenweibe" scheint das Weib hoseas erst von jüngerer Bearbeiterhand gemacht worden zu sein (1, 2), und zwar offenbar unter dem Einsluß der Dichtung 2, 4–15. Die romantische Geschichte von der unglücklichen Ehe hoseas, die man in Kap. 1 und 3 zu sinden pflegt, ist nur eine Phantasie moderner Gesehrter.

## § 47. Jesaja ben Amos1)

Um die Zeit, als der hirt von Tekoa im Nordreiche weissagte, wurde zu Jerusalem der bedeutendste Erbe seiner Gedanken geboren, Jesaja ben Amos?). Wie hosea ist auch er Prophet von Berus; auch ein Weib von ihm ist Prophetin (8, 3). Wie andere berussmäßige Propheten tritt er meist in der Öffentlichkeit auf, auf der Straße (8, 1—2; vgl. 5, 1—7) und vor allem im Tempelhose (vgl. 1, 10 sf.; 28, 7 sf.; 29, 1 sf.). Er ist Wundertäter (7, 11 sf.; vgl. auch die Eegende II kön 20); er liebt es durch symbolische Handlungen sich kundzugeben (20) und nennt seine Kinder mit symbolischen Namen?). Don Disionen Jesajas wird nur eine einzige, die stereotype Berusungsvision<sup>4</sup>), erzählt (6); in der Regel empfängt er die Offenbarung im Zustande der Ekstase (vgl. 8, 11) als Wort Jahves, der in seine Ohren spricht (5, 9 LXX; 22, 14; vgl. 28, 22 und 7, 3. 10; 8, 1 u. a.)

Die ältesten Aufzeichnungen Jesajas berichten, wie der um 740 durch die Vision im Tempel auf Iion berusene junge Prophet während der Belagerung Jerusalems durch Aram und Ephraim 735/4 den Feinden Verwüstung und Deportation durch Assur weissagte; er hosste damals auf eine Rettung Jerus

salems, als deren Bedingung er rückhaltloses Vertrauen auf Jahre statt auf Kriegsmacht, Mauern und Wälle ansah  $(7, 2-9, 10-14, 16; 8, 1-4)^5)$ . Als König und Dolk durch ihr Paktieren mit Affur seine Erwartungen täuschten. drohte er auch Jerusalem und Juda die überschwemmung durch den affnrischen Seind und die Katastrophe (8, 5-8. 11-15). Die enttäuschte Stimmung des jungen Propheten über sein vergebliches Bemühen drückt sich nicht nur in dem resignierten Schlufwort diefer ersten Niederschrift (8, 16-18) aus, sondern spiegelt sich auch in der Berufungsvision mit ihrem hoffnungslosen Auftrage  $(6,\ 1-11)^6)$ . Die Unheilsdrohungen gegen Aram und Ephraim (vgl. auch 17, 1-6. 9-11) erfüllten sich 3. T. schon 734 - 732, als die Affgrer Damaskus, Gilead und Galilaa annektierten. Gegen das reduzierte Nordreich wie gegen Juda hat Jesaja weiter geweis= fagt (5, 1-7, 8-14, 17-24a; 9, 7-13, 16-20; 5, 25-29), bis auch Samaria 721 fiel. Fortan brauchte er nur noch Jerusalem und Juda 3u bedrohen, deren Bewohnern - den Großen des Reiches und den Damen der hauptstadt - er für ihren hochmut und ihre Prunksucht die Schrecken des "Tages Jahves" ankündigte (2,6-19;3,1-7.8-9.12-15.16-17.24;4,1). Das geknebelte Südsprien versuchte sich damals mit ägyptischer hilfe gegen den übermächtigen Affgrer aufzulehnen, aber wieder behielt die Unheilsweissagung Jesajas Recht, als Sargon 711 den Aufstand siegreich bezwang (20, 1. 3. 4. 6). Noch einmal kam es nach Sargons Tode 705 im Verein mit Ägypten zu einem allgemeinen Bündnis der sübsprischen Staaten gegen Affnrien. Unentwegt, aber vergebens predigte Jesaja gegen das diplomatische Treiben der Politiker und den Freiheitstaumel der Judaer (28, 7-22; 29, 1-6. 9-10. 13-15; 30, 1-5. 8-17; 31, 1-4); die Katastrophe brach herein, als Sanherib 701 das judäische Cand aufs furchtbarste heimsuchte, über 200000 Menschen deportierte und nur die hauptstadt noch verschonte, der Jesaja bereits Belagerung und Untergang angesagt hatte (29, 1; 30, 17)?). Schmerzlich klingen die Worte des greisen Propheten, der auch nach dieser Katastrophe von seinen Unheilsahnungen nicht lassen und den Anbruch besserer Tage sich nicht denken kann ohne ein vorheriges Läuterungsgericht über die verderbten Volksgenossen (1, 2 – 26).

Jesaja steht in seiner Anschauung auf den Schultern des Amos. Jahve ist auch für ihn der universale Weltgott (6, 3), neben dem die anderen Götter nur nichtige Gögen sind (2, 8. 18), der die Dölker der Welt nach seinem Willen regiert, erhebt und vernichtet. Er ist der Gott des Rechtes, der Schützer der Armen, Witwen und Waisen, der Garant der richterlichen Gerechtigkeit, der die Ausschreitungen des Reichtums, des Luxus und der habgier haßt und den Kult als Lippendienst und Menschaftung verwirft (29, 13; vgl. 1, 11 ff.). Wie Amos erwartet auch Jesaja das Gericht, den "Tag Jahves" (2, 12 ff.; vgl. 10, 3), nach welchem er mit wachsender Spannung ausschaut und den er für sehr nach hält (29, 1). In alledem geht er nicht über Amos hinaus, dessen Anschauung er nur breiter ausführt und

polltönender prediat.

Der Sortschritt, den Jesaja für die Entwicklung bedeutet, läßt sich durch vier Punkte bezeichnen. Erstens hat er das Neue in der Ber-

kündigung des Amos in seiner grundsählichen Bedeutung erfaßt. Amos hatte die alte Auffassung der Religion als Kultus- und Volksreligion im Prinzip zerbrochen, Jesaja formuliert das Wesen der neuen Religion: Religion ist Glaube. Auch die Zeitgenossen hatten einen Glauben, aber der war ein Vertrauen auf Krummes und Verkehrtes (30, 12), auf Idole und Zauber (2, 6. 8), Wagen und Rosse, Mauern und Schiffe, Silber und Gold (2, 7. 15f.; 28, 18; 31, 1), auf den Staat und die Stützen der Gesellschaft (3, 1-3), auf Weisheit und Diplomatie (5, 21; 20, 5f.; 29, 14f.; 30, 1f.; 31, 1f.); aber das alles ist für den Propheten eitler Trug und gänglich nichtig. Seine Religion ist beherrscht durch das Gefühl der Distanz zwischen Gott und Mensch. Jahve ist der Heilige8), der Mensch ist unreiner Lippen (6, 3. 5), Ohnmacht und Staub; Gott ist Geist, alles Irdische fleisch (31, 3). Sast berauschen kann sich der Prophet im Gedanken an die riesenhafte Majestät des furchtbaren Gottes, der alles hohe und Stolze vor sich niederbeugt (2, 12-19). Ihm gegenüber gibt es nur Eine Sünde: Hochmut; unter diesem Gesichtspunkt sieht Jesaja alle einzelnen Sünden 9), und der Gipfel der Sünde ift ihm bewufter Spott und Der= achtung Gottes (28, 9-13. 22; 30, 9ff.), die er sich nur aus dämonischer Verblendung erklären kann (6, 9f.; 29, 9f.). Für den Frommen gibt es deshalb nur eine einzige Sorderung, die das Wesen der Religion ausmacht: bewußter Verzicht auf eigenmächtiges Wollen und Planen, Warten und Schauen auf Gottes Tun (5, 12), Glaube, Vertrauen, Stille und Rube -, das ist die Definition der jesajanischen Religion (7, 4. 9; 28, 15f.; 30, 15; vgl. 8, 6), das ist der Weg zur Festigkeit des Gemütes und der Grund= und Eckstein, auf dem Heil und Zukunft des Volkes ruht. Jesaja hat die Religion zuerst in voller Schärfe formuliert als eine Betrachtung der Dinge, die höher ist als die Vernunft des Alltags.

Das Zweite, wodurch Jesaja über Amos hinausgeht, ist die engere Anknüpsung an die nationalen Voraussetzungen des Volkes. Jesaja ist bewußter Judäer, der an den nationalen Traditionen 10) und am nationalen Heisigtum 11) sesthält. An diesen hängt für ihn die Hoffnung des künstigen Heils, ein Gedanke, den Jesaja dier pessimistischen Beurteilung seiner Zeitgenossen nie ganz ausgegeben hat (7, 3. 5 ff. 11 ff.; 8, 1 – 4; 8, 16 – 18; 28, 16; 1, 19 f. 24 – 26). Indem Jesaja hier also die Drohung des Gerichtes Jahves mit seiner persönlichen Hoffnung verbindet und durch den Gedanken eines Täuterungsgerichtes vermittelt (1, 24 – 26), bereitet er die Grundlagen für die spätere nachezisschen Feilshoffnung 12). Die Anschauung des Amos, in einsseitiger Konsequenz versolgt, hätte einen Bruch mit der nationalen Verzgangenheit bedeutet; Jesaja zeigte den Weg, auf dem die prophetischen Gedanken in Anknüpfung an das Gegebene fruchtbar werden konnten.

Damit ist schon das Dritte angedeutet: 'Amos hatte die Erfüllung seiner Weissagung nicht mehr erlebt, und Hoseas leidenschaftlicher Jammer verhallte im allgemeinen Zusammenbruch; Jesaja dagegen war Zeuge, wie sich die Weissagungen nicht nur früherer Propheten, sondern auch die eigenen schrittweise erfüllten. Er lieferte den Wahrheitsbeweis für die prophetische Anschauung; in einem langen, arbeitsreichen Leben hat er den

Zeitgenossen gezeigt, daß jene nicht Träumerei und eitler Enthusiasmus, sondern die richtige Beurteilung der Dinge sei.

Damit ergibt sich auch das Dierte, wodurch Jesaja von Bedeutung wurde. Fortan ist die prophetische Anschauung nicht mehr bloß Sache eines Einzelnen; vielmehr schart sich schon zu Ledzeiten Jesajas ein Kreis von Schülern um den Meister (8, 16), die seine Gedanken weitergetragen und sie zur Sache einer mehr und mehr einflußreichen Richtung gemacht haben.

1 Das eigentliche Jesajabuch umfaßt nur Jes 1-39. Dieses zerlegt sich in drei Teile: a) Weissagungen über Juda und Jerusalem 1-12, b) zehn heiden-orakel 13-23 samt einer abschließenden Weissagung des Weltgerichtes 24-27, c) weitere Weissagungen über Jerusalem 28-35, dazu ein historischer Anhang aus dem Königsbuche 36-39. Alle diese Teile sind in ihrer jezigen Gestalt junge eschatologische Weissagungsbücher, deren wesentlicher Zweck die Weissagung des Dölkergerichtes und des Heiles für Israel ist. Diese eschatologischen Heilsweisssagungen haben mit dem alten Jesaja nichts zu tun. Die echten Worte Jesajas sind rein zeitgeschichtlichen Inhaltes und fast nur Drohungen gegen Juda und Israel. | 2 'Amös (nicht zu verwechseln mit dem Propheten 'Āmös). | 3 Schearsigschub – Restschrtzum (7, 3), 'Immanuel – Gottzmitzuns (7, 14), Maherschalle Gebergerichten er Bereichten er bei der Bereichten er bei der bei der Bereichten er bei der bei de [a] (quid — Resterketzteum (7, 3), Immanuel — Gottemiteuns (7, 14), Islagerschalse Chaschbaz — Raubebalde Cilebeute (8, 1-4), vgl. dazu 8, 18. Die symbolische Namengebung erinnert an die bei Hosea (§ 46). | 4 über den literarischen Charakter dieser Art von Berusungsvisionen vgl. § 45 Anm. 3. | 5 7, 14, 16 ist zu überesehen: "Şürwahr, das junge Weib, das jetz schwanger ist, wird einen Sohn gebären und ihn Gottemiteuns nennen! Denn ehe noch der Knabe imstande sein wird, Schlecht und Gut zu unterscheiden, wird senes Land, vor dessen zwei Königen dir so graut, verödet sein." Noch LXX haben das hebräische alma richtig mit veckvic übersetzt; erst die Christen korrigierten napθévoc (Jungsrau) hinein (vgl. Swete Introduction). Die Stelle bezieht sich meder aus Telus (Arristus Swete, Introduction). Die Stelle bezieht sich weder auf Jesus Christus noch überhaupt auf den Messias; da Jesaja dem Könige ein "Zeichen" geben will, muß er sich auf ein in Jerusalem vorhandenes schwangeres Weib beziehen. An das Weib des Ahas ist schwerlich zu denken, auch nicht an irgendein beliebiges, zufällig anwesendes Weib. Beliebt ist gegenwärtig die rein generelle Sassung ("die jungen Weiber werden dann [wenn die Rettung anbricht] ihre Söhne [mit dem Glücksnamen] Gotts-mitsuns benennen"); besser scheint mir die Deutung der jüdischen Gelehrten Raschi und Ihn Esra, die in dem Weibe ein Weib des Propheten sinden, also den Immanuel sür einen Sohn Jesajas halten. Dielleicht hatte Jesaja, wie dies bei den alten hebräern häufig war, zwei Frauen. | 6 Ogl. Annu. 4. | 7 Die zwei in Jes 36-37 (= II Kön 18-19) miteinander verwobenen Legenden lassen Jesaja in dieser Zeit die Rettung Jerusalems weissagen. In der alteren Legende weissagt Jesaja einen schleunigen Rückzug Sanheribs nach Assprien und seine Ermordung daselbst; in der jüngeren Legende wird Sanheribs Heer, 185000 Mann, vor Jerussalem durch den Engel Jahves in der Nacht erschlagen. Schon die südsschaften halem durch den Engel Jahves in der klack ersplagen. Schol die stolsplate under nischen Gelehrten (Jos. ant. X 18–20) haben diese Legende kombiniert mit einer Geschichte bei herodot (II 141), wonach zur Zeit des ägyptischen Königs Sethos ein gewisser Sanacharibos, König der Araber (und Asspries), gegen Ägypten zieht; Sethos, der Priester des Hephästos, wendet sich slehend an den Gott, der ihm im Traumgesicht seine hilse verspricht. Als Sethos darauf, nur von Krämern, handwerkern und Müßigen begleitet, dem heere des Gegners bei Pelusion begegnet, kommt nachts ein Schwarm von Feldmäusen und zernagt die Köcher, Bogen und Schildhenkel der Feinde, die infolgedessen am Morgen wehrlos und unter großen Derlusten die Slucht ergreifen. Eine im hephastostempel stehende Statue des Sethos mit einer Maus in der hand erinnert, wie herodot ichlieft, an diese Errettung. Die Geschichte hat, obwohl dies meist angenommen wird, mit der Jesaja-legende nichts zu tun. Ihr Sethos ist natürlich Pharao Sethi I. oder II., um 1300 bzw. 1200, und sie spielt bei Pelusion, wohin Sanherib niemals gekommen ist. Wahrscheinlich ist τε καὶ 'Accupiw ein erst aus Josephus in den Herodottert geratener Jusah; im folgenden ist auch bei Herodot nur vom Araberheere die Rede, und Josephus seht voraus, daß Herodot nicht von den Assignern, sondern von den Arabern gesprochen habe. Nur der zufällige Anklang der Namen des Arabers Sanacharibos und des Assigners Sanherib hat die jüdischen Gelehrten Alexandrias, von denen Josephus abhängig ist, zu der Kombination der Jesajalegende mit der ätiologischen Fabel Herodots geführt, die man dann gern zu stügen sucht durch die Vorstellung von den Mäusen als Pesträgern. **B** Der "Heilige Israels" 5, 19; 30, 11 f. 15; 31, 1. **! 9** Das Bauen stolzer Quaderbauten (9, 9), das Tragen prunkvoller Toiletten (3, 16f. 24), die Parteilichkeit der Richter (3, 8f.), das Dertrauen auf Irdische und eigene Weisheit (8, 6; 30, 12; vgl. 7, 13). **!** 10 2, 6; 3, 12. 15; 5, 1-7; 1, 2. 4; 30, 9; 17, 9LXX; 29, 1; 28, 21; 1, 21. 26. **!** 11 6, 1-11; 8, 5. 18; 28, 16. **!** 12 Die spätere Heilshoffnung ist in ihren wesentlichen Stücken phantasstischen und sittlichen Erneuerung des bestehenden judäischen Staates besteht, also gar nichts Wunderbares und übernatürliches hat.

#### § 48. Micha aus Moräschät<sup>1</sup>)

Micha war ein Zeitgenosse Jesajas. Er stammte wie 'Amos vom Cande; seine heimat war Moraschät2) im sudwestlichen Juda am Rande der philistäischen Ebene. Dort war er Zeuge der entscheidenden Kämpfe Affurs gegen die Philister und Ägnpter, Zeuge auch der Verheerung der jubaischen Canbichaft durch Sanherib und der Deportation gahlloser Judaer 701. Auf dieses Schicksal seiner Heimat scheint sich seine Klage 1, 10 – 16 zu beziehen. Als Trauernder tritt der Prophet auf (1, 8), ähnlich wie Jesaja in den Jahren 713-711 (Jes 20). Wie Jesaja hat er gegen die frivole Zuversicht der Zeitgenossen zu kämpfen, besonders gegen die prophetischen Schwäger, die die Menge betoren (2, 6f. 11; 3, 5-8). Seine Dolemik gegen die Rechtlosigkeit, die Aussaugung der kleinen Ceute, Appigkeit und Ceichtfertigkeit erinnert an seinen Candsmann 'Amos; ihm fehlt freilich der stürmische Drang des Amos, und sein horizont ist enger, aber er übertrifft alle andern Propheten durch seine herbe Schroffheit. Was keiner vor ihm auszusprechen gewagt, tat dieser Mann aus der Proving: er bedrohte auch das ehrwürdige Beiligtum Jahves auf dem Jion, deffen völlige Vernichtung er ankündigte (3, 12), und sein dusterer Spruch klang noch nach hundert Jahren den Jerusalemern in den Ohren (Jer 26, 18f.).

1 Von Micha stammen die Drohsprüche Mi 1, 5a-16; 2, 1-4. 6-11; 3, 1-12. Dagegen sind Kap 4-5 eschatologische Heilsweissagungen, die später zur Ergänzung angehängt worden sind. Kap. 6-7 scheinen ein selbständiges süngeres Weissagungsbuch zu sein, das mit Micha ursprünglich gar nichts zu tun hat. | Anhe bei Eleutheropolis (Hieronymus, comm. in Mich., praef.), wahrscheinlich = Marescha (vgl. Eusebius, onom. 130, 19 f.), heute tell sandahanne und chirbet meräsch.

## § 49. Nahum der Elkoschite1) und Sefanja der Jerusalemer2)

Unter Assarbaddon (681 – 668) und Assurbanipal (668 – 626) erreichte Assarban den Höhepunkt seiner Macht; Ägnpten wurde unterworfen, das "hunderttorige" Theben 663 erobert. Der Druck der Fremdherrschaft

lastete schwer auf den unterworfenen Candern, und assyrischer Einfluß beherrschte Staaten und Kulte; es ist die Zeit Manasses. Seit der Mitte des Jahrhunderts aber begann der Riesenbau des Weltreichs zu wanken. Während Meder und Chaldaer Affurbanipal zu schaffen machten, konnte Ägnpten unter Psammetich I. seine alten Ansprüche auf Südsyrien wieder geltend machen; 29 Jahre hindurch soll Psammetich Asdod belagert haben (herodot II 157; vgl. Jer 2, 16)3). In dieser Zeit der sinkenden Macht Assurs erklingt der ein halbes Jahrhundert lang verstummte Ruf prophe-tischer Stimmen von neuem in Juda. Ihr Thema ist jetzt in erster Linie ein nationales: der erhoffte Sturz Assurs und seiner hauptstadt Ninive. Nahum aus Elkosch<sup>4</sup>) stimmt in schwungvollen Tönen das höhnische Triumph-lied über Ninive an (Nah 1, 11. 14; 2, 2. 4 – 3, 19). Er gehört in die Reihe der volkstümlichen Propheten; Mahnung oder Drohung gegen die eigenen Volksgenossen fehlen bei ihm. Anders Sefanja, ein Abkömmling des Königs hiskia (1, 1), der etwa im 8. Jahrzehnt des Jahrhunderts als junger Mann aufgetreten sein mag. Er ist bei Jesaja, seinem heimatgenossen, in die Schule gegangen 5). Wie jener kündet er den "Tag Jahves" an (1, 14-17), der sowohl über die Gögendiener und Verächter Jahres in Juda, als auch über die Philister, Kuschiten und Affgrer das Gericht bringen foll6). Die moralische Polemik tritt auch bei Sefanja zurück. Den Untergang des judäischen Staates scheint er nicht erwartet zu haben, geschweige die Vernichtung des Jahvetempels.

1 Das vorliegende Nahumbuch will ein eschatologisches Buch sein, eingeleitet durch das Fragment eines eschatologischen Psalms; dem Nahum selber gehört nur das wohl aus mehreren Einzelliedern bestehende Triumphlied über Ninive an (1, 11. 14; 2, 2. 4—3, 19). | 2 Don Sesanja stammen Ses 1—2, während 3 ein eschatologischer Anhang jüngeren Ursprungs ist. Auch dies Buch ist durch mannigsche überarbeitung eschatologisch gefärbt worden. | 3 Die Erzählung herodots (1 105), wie die Skuthen durch Syrien und Palästina die an die ägyptische Grenze ziehen, von Psammetich durch Geschenke zur Umkehr veranlaßt werden, wie dann einige von ihnen auf dem Rückzuge den Tempel der Aphrodite Urania zu Askalon plündern und zur Strase dasür von der Göttin mit der erblichen Ghleia vovocogeschlagen werden, ist, wie Wilke richtig erkannt hat, ein ätiologisches Märchen ohne historischen Wert. Damit fällt wohl der ganze Skuthenzug, der gewöhnlich als der historische hintergrund der Weissagungen Sesanjas und des jüngeren Jeremia angesehen wird. | 4 Elkosch soll nach Pseud-Epiphanius, de vitis prophetarum 17 nahe bei Eleutheropolis gelegen haben. Nahum lebte nach der Eroberung Thebens 663 (vgl. 3, 8—11) und vor dem Falle Ninives 606, vermutlich erst in der zweiten hälfte des Jahrhunderts. | 5 Dgl. 1, 16 mit Jes 2, 15; 2, 1 mit Jes 29, 9. | 6 Der Horizont seiner Drohweissagung ist weiter als der der früheren Propheten, doch kennt auch er so wenig wie irgendein vorezilischer Prophet ein "Weltgericht". Wo diese jetzt im Texte angedeutet ist, beruht das aus späterer Bearbeitung.

### § 50. Jeremia aus 'Anatot

Die anziehendste Gestalt unter den Propheten der judäischen Königszeit ist Jeremia, der Sohn hilkias, der Sprößling eines priesterlichen Geschlechtes, welches im benjaminitischen Anatot 1) unweit Jerusalems anz

sässig war und dort Grundbesith hatte (1, 1 vgl. 32, 6–15). Eine zarte und leidenschaftliche Natur, erinnert er an seinen Landsmann Hosea; er ist der größte Lyriker der alten Zeit. Eine herrliche Sammlung jeremianischer Lieder, sowie Denkwürdigkeiten aus dem Leben des Propheten von der Hand seines Freundes Baruch liegen unserm Jeremiaduche als Quellen zu grunde<sup>2</sup>). Die Lieder, in denen Jeremia seit langem das Kommen des "Seindes aus Norden" geweissagt hatte<sup>3</sup>), wurden erstmalig zusammengestellt (Kap. 36), als Nebukadnezar 605 bei Karkemisch gesiegt hatte; im Austreten der Babylonier erkannte Jeremia die Erfüllung seiner Weissagung. Unablässisch hat er seitdem gekämpst gegen die judässchen Aktivisten und, unbekümmert um den Vorwurf des Vaterlandsverrates, zur Unterwerfung unter Babylonien geraten. Er drang nicht durch, Jerusalem siel, und die slüchtenden Judäer zwangen Jeremia und Baruch, mit ihnen nach Ägypten auszuwandern. Dort ist Jeremia, mit Anklagen gegen die eigenen Volksegenossen, gestorben, ein einsamer, heimatloser Mann.

Jeremia zeigt ganz das Gepräge des Ekstatikers. In der Schar der Tempelpropheten tritt er auf (20, 2; 29, 26 f.). Plöglich, oft erst nach tagelangem Warten (42, 7), kommt der Geist über ihn, und dann drängen sich Bilder von halluzinatorischer Lebhaftigkeit vor seine Augen, Worte von leidenschaftlicher Erregung auf seine Lippen. Dennoch verrät sich schon wachsende Reslegion in seiner Prophetie; das unmittelbare Gesühl göttlicher Ergriffenheit ist, wo Propheten sich gegenseitig bekämpsen (Kap. 28), kein sicheres Kennzeichen der Wahrheit mehr; erst das Eintressen der Weissagung gibt dem Propheten die volle Sicherheit göttlicher Offenbarung (28, 9; 32, 6–15 vgl. Dt 18, 21 f.). Stärker als bei älteren Propheten macht sich die Subjektivität des Propheten geltend, inniges Mitsüssen und schmerzliche Klage und zugleich eine Betonung des Technischen in der Prophetie, vor allem durch symbolische Handlungen.

Für die Entwicklung der Gottesanschauung bedeutet Jeremia keinen greifbaren Fortschritt. Er gleicht auch darin dem Hosea, daß er weniger die Erhabenheit des Einen Weltgottes, als den persönlichen Charakter der Gottheit, Liebe und Jorn Gottes hervorhebt. Jahve ist auch bei ihm noch ganz wesentlich der Volksgott Israels. Die Beziehung der Gottheit zum einzelnen Individuum spielt bei ihm noch keine arökere Rolle als

bei den Früheren 6).

<sup>1</sup> Heute anāta. Jeremia fühlt sich als Benjaminit (6, 1 vgl. 26, 6. 9; 31, 2-6. 15-22a). | 2 Die Ausscheidung dieser Liedersammlung verdanken wir im wesentlichen Bernhard Duhm. Ich rechne zu ihr: 2, 2b-3. 14-37; 3, 1-5. 12b-13. 19-25; 4, 5-8. 11b-31; 5, 1-14; 6, 1-30; 7, 28-29; 8, 4-23; 9, 1-8. 16-21; 10, 19-22; 11, 15-16; 12, 7-12; 13, 15-27; 14, 2-10. 17-18; 15, 5-9; 16, 5-7; 17, 1-4; 18, 13-17; 22, 6-7. 10. 13-24. 28; 23, 9-15 (30, 12-15?; 31, 2-6. 15-22a?). Diese Jeremialieder scheint man zu Beginn der Perserpschaft im 6. Ihr, mit Citel, Einleitungs- und Schlußvisionen (Kap. 1. 24. 25\*) herausgegeben zu haben, um den Untergang der babylonischen herrschaft nach 70 jähr. Bestande von Jeremia geweissagt sein zu lassen, zu diesem Buche des ausgestenden 6. Ihr, mögen die Heilsweissagungen Kap. 30 f. und vielleicht einige Erzählungen (in Kap. 27. 32. 35) sein. — Neben dieser Liedersammlung bestand von Baruchs hand ein

Buch der Denkwürdigkeiten über Jeremia, aus dem — cronologisch geordnet — folgende Erzählungsstücke stammen: 26; 19, 14—20, 6; 36; 28—29; 21, 1—10; 34; 37—44; 45, und als Anhang dazu 51, 59—64; die unsprüngliche überschrift dieses Werkes mag in 1, 3a stecken. — Die Denkwürdigkeiten sind dann später (etwa im 5./4. Jahrhundert) in das ältere Jeremiaduch eingearbeitet und gleichzeitig das Ganze aus stärkste überarbeitet worden; alle die prosaischen, predigtartigen Reden Jeremias im jezigen Buche gehören dieser späten "deuteronomistischen" Redaktion an. Jüngste pseudojeremianische Zutaten sind die Sammlung der sieben Heidenorakel Kap. 46—49 und das Babylonorakel Kap. 50s.; ein historischer Anhang aus dem Königsduche ist Kap. 52. | 3 seit etwa 100 Jahren gilt die Meinung, daß Jeremia unter dem "Seinde aus Norden" die Skythen verstanden habe (vgl. dazu § 49, Anm. 3). Dielleicht ist das doch irrig, wenn mir auch nicht sicher ist, daß er von Ansang an die Babylonier im Auge gehabt hat. | 4 vgl. 3. B. 3, 21; 4, 13. 15. 18—21. 23—26. 31; 5, 13—14; 6, 11; 8, 16. 19—20; 10, 22; 23, 9. | 5 vgl. 27, 2 fs.; 28, 10 fs.; 32, 6 fs.; 43, 8 fs. | 6 Man pslegt Jeremia gewöhnlich als den Dater des Jodividualismus zu betrackten; aber die Stelle 31, 29—30, die die individuelle Dergeltungslehre vorträgt, ist unecht (vgl. hef 18), und die zahlreichen psalmartigen partien des Jeremiabuches (10, 23—25; 11, 18—20; 12, 1—6; 15, 10—12. 15—21; 16, 19—20 (21); 17, 14—18; 18, 18—23; 20, 7—13; 20, 14—18; serner 14, 19—22; 17, 12—13) (troß Baumgartner, Die Klagegedichte des Jer. 1917) teils sicher unecht, teils von mindestens recht zweiselkaster.

## § 51. Hesekiel ben Buzi<sup>1</sup>)

Auch hesekiels Prophetie ist, wie die aller alten Propheten, durch die politischen Erregungen der Zeit geweckt worden. Ein Angehöriger der jerusalemer Priesterschaft (1, 3), war er 597 mit König Jojachin und den übrigen Vornehmen Judas (II Kön 24, 15) nach Babylonien weggeführt worden. Dort wohnte er unter den Exulanten in Tell Abib (3, 15), einer Judenkolonie Südbabyloniens bei Nippur, unweit des großen Kanals2). Die Thronbesteigung Psammetichs II. (593-588) hatte die subsprischen Kleinstaaten zu einem neuen Aufstande gegen die babylonische herrschaft gereizt 3), und das Seuer der Freiheitsbewegung hatte auch die Erulanten in Babylonien erfaßt, fo daß die babylonische Regierung gu strengem Ginschreiten genötigt war4). Eben damals5) erlebte hesekiel in einer Diston6) seine Berufung zum Propheten. Er stellte sich in icarfen Gegensatz zu den Freiheits= träumen seiner Umgebung. Jojacins Deportation 597 ist nach seinem Urteil noch nicht das letzte gewesen; eine neue Katastrophe wird Jerusalem treffen, Belagerung und Zerstreuung seiner Bewohner. Der Grund für solch ein neues Strafgericht ist ihm der Gögendienst im jerusalemer Tempel, den er in einer zweiten Dision aus dem Jahre 592 darstellt?) und den Jahre durch blutige Ausrottung der Gögendiener ahnden wird. In einer Reihe von Weissagungsgedichten voll poetischer Erfindung und starker Rhetorik bedroht er Jerusalem in der Sorm von allerlei Gleichnissen und Allegorien 8).

Jerusalems Verbündete waren damals vor allem Cyrus und Ägypten. Ihnen gelten die übrigen Drohungen Hesekiels<sup>9</sup>). Die Weissagungen über Cyrus sind in das Jahr 587/6 datiert<sup>10</sup>), die über Ägypten teils in die Jahre 588 und 587, teils hinter den Sall von Cyrus und Jerusalem ins Jahr 585<sup>11</sup>).

In dem großen Ringen zwischen Babylon und Ägypten stand hesekiel, ebenso wie Jeremia, ganz auf der Seite Babylons <sup>12</sup>). Er ist nicht unbeeinslußt von babylonischer Mythologie und babylonischem Stile <sup>13</sup>). In religiöser hinsicht steht er unter dem Einfluß der Resormtendenzen der judässchen Priesterschaft: er geißelt die seit alters bestehende kanaanäische Art des heimischen Kultes (16, 3. 15 – 18. 24 f.) und die hinneigung zum Auslande (23, 2 ff.), vor allem den fremdländischen Gözendienst im Tempel unter Iedekia (Kap. 8 f.). Dagegen weiß er noch nichts von der deuteronomischen Forderung einer Kultuszentralisation in Jerusalem <sup>14</sup>); der echte hesekiel steht mit beiden Füßen auf dem Boden der älteren prophetischen Zeit; zum Gesetzslehrer und Dater des späteren Nomismus ist hesekiel erst durch den im fünsten Jahrhundert schreibenden Verfasser des nach ihm genannten Buches geworden <sup>15</sup>). Für die Geschickte der jüdischen Religion ist der Autor dieses Pseudepigraphs weit bedeutungsvoller als der echte, durch seine phantasievolle Poesse anziehende hesekiel.

1 Das Buch Hesekiel (vgl. § 60) verdankt seine erste literarische Gestalt einem Verfasser, der zwischen Deuteronomium (um 500) und Nehemia (445), also etwa gleichzeitig mit dem Heiligkeitsgesetze, d. h. in der ersten hälfte des 5. Ihrh.s, schrieb; dies Buch hat dann noch mannigkache Zusügungen durch jüngere hände erhalten. Die Disposition ist klar: a) Drohweissagungen 1-33: über Jerusalem 1-24 und über die heiden 25-32, b) heilsweissagungen 34-48. Der Versasser, der sein Weissagungsbuch unter dem Namen des alten Propheten heskiel herausgab, benutte für den ersten Teil seines Werkes die literarische hinterlassenschaft des echten heskiel. Diese ist jedoch im Verhältnis zu den pseudepigraphen Elementen des Buches giem= lich gering an Umfang, und dazu noch aufs stärkste übernebeitet; sie umfaßt den Kern der Berufungsvision in Kap. 1—5 und den der Tempelvision in Kap. 8—11, ferner den Kern der Dichtungen über Jerusalem in Kap. 15. 16. 17. 19. 21. 23. 24, Thrus in Kap. 27. 28 und Ägypten 29. 30. 31. 32. Das heskielbuch, wie es vors liegt, ift also im wesentlichen ein späteres Pseudepigraph, welches von der Erfüllung der alten Hesekieldrohungen gegen Jerusalem, Tyrus und Agypten (durch die Erber alten Hesekieldrohungen gegen Jerusalem, Chrus und Agypten (durch die Eroberung des Kambyses 525) ausgehend, nun aussührliche Trostweissagungen an die dabyslonische Judenschaft dem alten Propheten in den Mund legt. Eine genauer Begründung dieser Auffassung des Hesekielbuches, für die hier nicht der Ortist, hoffe ich bald verössentlichen zu können. | 2 Akkad.: näru kadaru im Hebrässchen als "Fluß Kedar" verstanden. | 3 Nach Jer 27, 2ff. sollen Edom, Moad, Ammon, Tyrus und Sidon daran beteiligt gewesen sein. In Jerusalem weissagte ein Prophet Chananja im Juli August 593 (4. Jahr Zedekias vom Herbst 594 bis Herbst 593) den Sturz Babysons und die Rückkehr Josjachins in zwei Jahren (Jer 28). Jeremia trat der Bewegung entgegen. | 4 Die Führer Zedekia und Ahab wurden verdrannt (Jer 29, 21 ff.). Jeremia warnte die babysonischen Juden in einem Briefe (Jer 29, 15 ff.), worüber der Exusant warnte die bahylonischen Juden in einem Briefe (Jer 29, 15 st.), worüber der Exulant Schema ja sich entrültet (Jer 29, 24 st.). | **5** Die Oiston fällt auf den 5. des IV. Monats des 5. Jahres seit Wegführung Jojachins (hes 1, 2) (nach dieser Ara rechnet das hesekielbuch, wobei der Jahresansang nach bahylonischer Weise im Frühsahr ist), also in den Juni 593. | **6** Die Oiston Kap. 1 – 3 ist stark überarbeitet; ihr ursprüngständ. also in den Juni 593. De Die Oiston kap. 1—3 ist stark überarveitet; ihr ursprungslicher Text umsäßt wohl nur etwa 1, 2a. 3. 4a. 28; 2, 1a. 8b—10; 3, 2—3. 10—15 und daran reiht sich nach sieben Tagen der erste göttliche Auftrag an den Propheten 3, 16a. 24bß; 4, 1. 2. 9a. 10. 11; 5, 1. 2abß. | 7 Die Oisson Kap. 8—11 ist ungewöhnlich stark von fremden Zutaten überwuchert. Ihr ursprünglicher Kern liegt in Kap. 8—9 vor, wozu dann 11, 24—25 den Schliß bildeten. Aber auch 8—9 ist stark überarbeitet, vor allem auch in topographischer Hinsicht, indem überall das Bild des salomonischen Tempels nach dem Muster des nachezilischen Tempels übermalt ift. - In der Difion macht hesekiel, ahnlich wie später Muhammed, eine traumhafte Reise nach Jerusalem und wird dort von Jahve durch den Cempel geführt. Der Gögendienst, den er in der Oision sieht, ist natürlich dersenige des Jahres 592, s. o. § 42. **8** Jerusalem taugt, wie das Rebholz, nur noch zum Brennen (15, 2aba. 3. 4b. 5); durch seinen kanaanäischen Kult mit Idolen und Prostitution ist es zur Chebrecherin geworden (16, 3aßb. 4aßb. 5\*; 6aba. 7aßba. 8aba. 9aa. 10. 11abβ. 12aβb. Forts. unsicher); gegen Babylon ward es treulos durch sein Liebäugeln mit Ägηpten (17, 3aβb. 4. 5. 6a. 7. 8b. 9aβba). Klagelied über die Wegführung der zwei Löwenjungen, Joahas 609 und Jojachin 597, wird des Propheten Wort (19, 2—8, 9\*). So droht er nun die Rache Nebuskadnezars: der Würger steht da mit gewehtem Messer (21, 14b. 15ab\*. 16. 19aßb. 20. 21); Nebukadnezar steht schon am Scheidewege und mahlt ben Weg gegen Jerusalem (21, 24-28). Seit alters haben die zwei Schwestern Samaria und Jerujalem mit ihrer Ausländerei Chebruch gegen Jahve getrieben; das Ärgste ist jeht das Buhlen mit den abscheulichen Ägnptern, wosür nun die babylonische Rache droht (23, 26. 3. 46. 5. 6. 11 a. 14 b\*. 15. 16. 17. 19. 20. 22 aa\*b. 23 aa. 24. 25 a ß. 27); die Bewohner Jerusalems werden gekocht werden in der Siedeglut der Belagerung (24, 3b. 4\*. 5), und sange und klanglos geht die Stadt zugrunde (24, 16\*. 17). **9** In Hel 25-32 werden Ammon, Moab, Edom, Philister (25), Tyrus (26-28, 19), Sidon (28, 20-26) und Ägypten (29-32) bedroht. Die kurzen unter den Heidenorakeln dieser Sammlung sind sämtlich junge Fälschungen, und auch in den Orakeln über Tyrus und Ägypten sind nur gewisse Teile echt hesekielisch, abziehen (Jer 37, 5). Kurz vor diesen hilfszug des Apries und mit ihm zusammen fallen die ersten drei Weissagungen hesekiels (Kap. 29: Ägnpten, das Krokodil, das von Jahve gefangen wird; Kap. 30: der Arm des Pharao soll zerschmettert werden; Kap. 31: Ägnpten, der stolze Baum, der gefällt wird). hinter die Ersoberung von Cyrus und Jerusalem 586 fallen die zwei letzen Weissagungen hesekiels vom Frühjahr 585; auch Ägnptens Schicksal scheint ihm nun besiegelt (Kap. 32: Agypten als ichlammaufwühlendes Krokodil; Ägypten zum Hades fahrend, ju den gefturgten Kriegsmächten der Dorzeit Affur, Elam, Majchak). Abnliches erhoffte zur selben Zeit auch Jeremia (Jer 43, 8ff.). Aber Nebukadnezar hat damals auf einen Angriff gegen Ägnpten verzichtet; statt dessen erfolgte bald der Heeres-zug des Pharao Apries gegen Phönike (Herod. II 161; Diod. I 68). Erst 568 zog Nebukadnezar gegen Pharao Amasis bis zum Delta, hat sich aber auch damals nicht auf eine uferlose Annexion Ägnptens eingelassen. | 12 Dgl. 17, 4–8; 21, 14ff.; 23, 5ff. 14f. 23. 25. Seine Weissagungen gelten nur den Gegnern Babylons; besonders die Ägnpter, an die er aus seiner Jugend schlimme Erinnerungen hatte (vgl. II. Kön 23, 29. 33–35; hes 19, 14), verabscheut er (17, 9; 23, 20). Dagegen erinnert er sich der Triumphe Badylons über Assur (606), Elam und Majdak (32, 22. 24. 26). | 13 Jum Mathologischen vgl. den Göttergarten 31, 8, den Götterberg 28, 14. 16 im Norden (vgl. 1, 4), die sieben Schergen 9, 2 (urspr. die Planetengötter mit dem Schreibergott Nebo) und den Mythus vom Sall des Urmenschen 28, 12 st. Babylonischer Stil zeigt sich mehrsach, z. B. "im herzen der Meere" (27, 4 u. a.), auch die Anrede des Propheten als "Mensch" (ban adam) vgl. dazu Gilgames XI 3. 38. j. 14 Den Kult in Jerusalem beurteilt hesekiel ebenso wie die ländlichen Kulte mit ihren Idolen und ihrer Proftitution als kanaanäisches Erbe (Rap. 16, 3). Ein Deuteronomisk hatte nicht, wie hes 23 es tut, Samaria und Jerusalem als die zwei gleichberechtigten Weiber Jahves dargestellt; die zwei Weiber erinnern übrigens an die zwei weiblichen Göttinnen neben Jahve im Volkskulte von Elephantine um 400. | 15 Vgl. § 60.

## Viertes Kapitel: Das persische Zeitalter

#### Literatur

Eb. Mener, Geschichte des Altertums III 1901. Eb. Mener, Der Papprusfund von Elephantine 1912. C. Clemen, Die griechischen und lateinischen Nach-

richten über die persische Religion 1920.

A. Kuenen, De Godsdienst van Israël 1869 f. B. Stade, Geschickte des Volkes Ifrael II 1888. W. Robertson Smith, Das Alte Testament, seine Entstehung und Überlieserung, deutsch von Rothstein 1894. R. Smend, Cehrbuck der alttestamentlichen Religionsgeschickte 1899 °. T. K. Chenne, Das religiöse Leben der Juden nach dem Exil, deutsch von H. Stocks 1899. I. Wellhausen, Prolegomena zur Geschichte Israels 1905 °. J. Wellhausen, Iraelitischen, Prolegomena zur Geschichte Israels 1905 °. J. Wellhausen, Iraelitischen, Iraelitischen, Iraelitischen Keligion (in Kultur der Gegenwart) 1905. K. Marti, Geschichte der ifraelitischen Religion 1907 °. E. Kausschwart 1905. K. Marti, Geschichte der ifraelitischen Religion 1907 °. E. Kausschwart 1905. K. Marti, Geschichte des Polikes Israel 1911. A. Bertholet, Biblische Theologie des Alten Testamentes (begonnen von B. Stade), II 1911. H. Guthe, Geschichte des Volkes Israel 1914 °.

W. H. Kosters, Die Wiederherstellung Israels in der persischen Periode, deutsch von A. Basedow 1895. Ed. Mener, Die Entstehung des Judentums 1896. A. Bertholet, Die Stellung der Israeliten und Juden zu den Fremden 1896. S. Mowinckel, Statholderen Nehemia 1916. S. Mowinckel, Ezra den

skriftlærde 1916.

Außerdem die Kommentar- und Einleitungsliteratur.

## § 52. Die Cage der Juden im Perserreiche

Der Untergang des judäischen Staates hatte zur Folge, daß die Judenschaft weit über die Grenzen des Mutterlandes hinaus verstreut wurde. Ein großer Teil der Juden war durch die Deportationen der Jahre 597, 586 und 581 nach Babylonien verpflanzt worden. Andere waren schon vor der Iestförung Jerusalems als Söldner der Pharaonen nach Ägypten gegangen und dort seit Psammetich II. (593—588) als Besatzungstruppen der Festungen und Militärkolonien angesiedelt worden. Wir wissen, daß auch in der Folgezeit die Auswanderung palästnischer Juden nach Ägypten nicht aufgehört hat. Das Mutterland verödete. Der Tempel Salomos war verbrannt, die Mauern der Stadt zerstört. Eine jüdische Bevölkerung hat es freisich auch während des 6. Ihrh.s in Jerusalem und Judäa noch gegeben. Sielbst ein bescheidener Kult wird an der alten Opferstätte auf Ion weiterbestanden haben. Aber die Cage der Juden in Judäa war ärmlich und gedrückt. Ihr Gebiet, welches nur den nächsten Umkreis von Ierusalem umfaßte. Aber die Lage der Juden in Judäa war ärmlich und gedrückt. Aber die Lage der Juden in Judäa war ärmlich und gedrückt.

abseits von der Kuste und den großen handelsstraßen. An den durch ihren handel blühenden häfen der palästinischen Kuste hatten die Juden keinen Anteil; diese waren mit Ausnahme des selbständigen Gaza bis ins 4. Ihrh. hinein sämtlich im Besitze der Sidonier und Tyrier8). In den Süden Judäas bis über hebron hinaus waren Edomiter vorgedrungen, gegen die der alte Stammeshaß in verschärftem Grade weiterlebte ). Im Ostjordanlande war altifraelitisches Gebiet durch Moabiter und Ammoniter besetzt worden 10). Nur in der Provinz Samaria hatten sich neben allerlei fremdem Volk, welches die assprischen Kolonisationen dorthin geführt hatten 11), Reste altsisraelitischer Bevölkerung erhalten; zwischen ihnen und der Judenschaft um Jerusalem bestanden die nächsten Beziehungen, welche durch vielsache Vers schwägerung der Samilien und durch gemeinsame Beteiligung am Tempelkulte gepflegt wurden 12). Die Juden der Perserzeit haben diese Israeliten Samarias durchweg als "Brüder" betrachtet; man hoffte auf eine künftige politische Wiedervereinigung Judas und Ephraims 13). Dieses Verhältnis hat trop einer gewissen ererbten Rivalität der Stämme durch die ganze Derserzeit und bis in die hellenistische Zeit hinein bestanden; von einer religiosen Trennung kann so wenig die Rede sein, daß die Ifraeliten Samarias an der gesamten religiösen Entwicklung des Judentums bis zur Makkabäerzeit teilgenommen haben.

Diese religiöse Entwicklung vollzog sich seit dem Untergang des alten Staates längst nicht mehr allein in den engen Grenzen des Mutterlandes. Immer bedeutsamer wurde jett die jüdische Diaspora, d. h. vor allem die Judenschaft Babyloniens und Ägyptens. Hier vollzogen sich im Lause des 6. Ihrh.s die größten politischen Deränderungen. Das Reich des großen Nebukadnezars II., schon unter seinen Nachfolgern in seinem Bestande erschüttert, siel 539 in die hand der Perser, die Babylon ohne Kamps beseiten. Cyrus, der Arier, wurde herr des gewaltigen Reiches. Sein Nachsolger Kambyses unterwarf 525 auch noch Ägypten, und nach ihm gab Darius I. durch seine Satrapieneinteilung dem Reiche eine selbständigkeit schon durch die Assprer und Babylonier gebrochen war, bestanden fortan nur noch als Provinzen eines großen Einheitsstaates, welches den Anspruch machte, Weltreich zu sein. Auf eigene Politik mußten die Provinzialen jett verzichten; im übrigen aber gewährte ihnen das weitherzige Regiment der Perser ein beträchtliches Maß von Selbstverwaltung und dazu wirtschaftliche und religiöse Freiheit.

Die Religionen der Völker, die dis dahin der lebendigste Ausdruck der politischen Gemeinwesen gewesen waren, mußten sich unter diesen Verhältnissen vom Staat und von der Politik loslösen. Überall waren die Götter mehr oder minder zu kosmischen, himmel und Erde umspannenden, Mächten geworden und hatten sich, nachdem ihre politische Seite wegsiel, in ihrem Wesen einander angeglichen. Es beginnt jener allgemeine gegenseitige Austausch der religiösen Ideen, der sich dann im hellenistischen und römischen Zeitalter vollendet hat. In ihren Grundvorstellungen werden die einzelnen Religionen immer gleichartiger; nur in Einzelheiten unters

scheiben sie sich noch. Auch in ihren Sitten passen sich die Völker anseinander an; durch Verkehr und Mischung schwinden die nationalen Sprachen; das Aramäische wird die herrschende Sprache in Vorderasien und dis nach Ägypten hinein. Was sich noch an Iebenskräftigen Resten des alten Volkstums erhalten hat, zieht sich in die Religion zurück und wird nun hier um so peinlicher beobachtet, auch wo es sich um längst obsolet gewordene Bräuche handelt. Individualismus und Universalismus werden das Gepräge aller Religionen; jede macht den Anspruch, universale Religion zu sein, und wirdt für ihr Bekenntnis und ihre Bräuche Anhänger.

Dies ist die allgemeine kulturelle und religiöse Situation, in der das Judentum entstanden ist. Außerordentlich schnell haben sich die Juden der Diaspora in diesen neuen Verhältnissen zurechtgefunden. Durch handel und Gewerbe kamen sie bald vielerorts, besonders in Babylonien, zu Wohlstand und Einfluß 14). Sie haben es verstanden, die tolerante Religionspolitik der Derserkönige zu ihren Gunsten zu benutzen. Unter Darius I. ist Serubbabel, ein Nachkomme des alten davidischen Königshauses, Statthalter der Unterproping Juda; er darf seit 520 den in Trümmern liegenden Tempel wieder aufbauen 15). Unter Artagerges I. wurde im Jahre 445 ein anderer Jude, Nehemia, ein Mundschenk und Günstling des Großkönigs, als Statt= halter nach Jerusalem geschickt mit dem Auftrage, das zerstörte Jerusalem wieder zu befestigen. Auch um den Kult der Juden hat sich die persische Regierung gekümmert, wie 3. B. die Pasachordnung des Darius II. vom Jahre 419/18 zeigt 16). Zwar ist es, wo die Juden mit anderen zusammen= wohnten, schon früh zu mancherlei Reiberei und Seindschaft gekommen 17), die ihren Grund teils in der wirtschaftlichen Konkurreng, teils in den religiösen Gegensätzen hatte, aber im Ganzen war die Cage der jüdischen Diaspora unter der Verserherrschaft eine ruhige und gedeihliche.

An politischen Erschütterungen hat es freilich auch in dieser Zeit, namentlich seit der Mitte des 5. Ihrh.s nicht gefehlt. Manche Kriegsstürme sind über Palästina dahingebraust und haben auch die dortige Juden= schaft in Mitleidenschaft gezogen. Zwar ist der Bestand des Perserreiches nicht wieder erheblich gefährdet worden, aber ein langsamer Niedergang seiner Kraft setzte doch ein, seit das große Unternehmen des Xerres gegen Griechenland gescheitert war. Es folgten die wenig glücklichen Kämpfe mit der athenischen Seemacht, die sich bei Enpern und in Agnpten abspielten, und die mehrfachen Satrapenaufstände, unter denen der des sprischen Satrapen Megabyzos (seit 448) der bedenklichste war. Die Sendung des Statthalters Nehemia 445 und die Befestigung Jerusalems durch ihn geschah, wie es scheint, zu dem Zweck, das damals gefährdete Sprien den Perfern zu erhalten und den Weg nach der Kornkammer Ägypten zu sichern 18). Schließlich konnten es die Perser doch nicht verhindern, daß Ägypten sich zu Beginn des 4. Ihrh.s losriß und sich für länger als ein halbes Ihrh. unter mehreren Pharaonendynastien wieder selbständig machte 19). In dieser Zeit war Palästina der Schauplatz wiederholter Seldzüge der Perfer und ihrer griechischen Söldner. Weite Wellen ichlug der Aufstand des Euagoras von Eppern 385 – 381, der sich nach Kilikien und Phönike ausdehnte und der trotz des für die Perser siegreichen Ausganges die Schwäche des Reiches ofsenbarte. Ihm folgte seit 365 die große Empörung der phönikischen Städte, die in dem blutigen Strafgerichte über Sidon 350 ihren Abschluß fand. Noch einmal gelang es Artaxerxes III., der Lage herr zu werden und sogar Ägnpten wieder zu unterwersen. Aber die innere Tersetung des Reiches war nicht mehr aufzuhalten.

Mit wie gespannter Ausmerksamkeit die Juden alle diese politischen Erschütterungen des Reiches von "Babel" und "Assur" 20) miterlebt haben, davon zeugen die zahlreichen literarischen Orakel aus dieser Zeit, die in die Prophetenbücher Aufnahme gefunden haben. Jede Katastrophe unter den kleinen Nachbarvölkern 21) und jede Bewegung auf dem Gebiete der großen Weltpolitik 22) erschien ihnen als ein Zeichen für den bevorstehenden Zusammenbruch des Weltreiches und die Erfüllung ihrer religiösen Hoffnungen.

1 Jer 52, 28—30. | **2** ep. Arist. 13; vgl. Papprus Sachau 1 und 2. | **3** Jer 42—44. | **4** Das ergibt sich schon daraus, daß nur ein Bruchteil der Bevölkerung deportiert worden war. Wenn die Späteren gern so reden, als ob Judäa während des sog. "Erils" eine menschenlerere Wültenei gewesen wäre, so ist das starke übertreibung. In Wirklichkeit bestand die Bevölkerung Jerusalems zur Zeit Haggais und Sacharjas im wesenklichen aus solchen, die nie im Eril gewesen waren. Die Erzählung Esr 1 f. von der Rückkehr der Stämme Juda und Benjamin aus Babel ist chronistische Eegende. | **5** Jer 41, 1 ff.; hagg 2, 14. | **6** Ugl. Hagg, Mal, Ich 5, 1 fs. | **7** Neh 3; 12, 27—30 und Esr 2. | **8** Vgl. Skylar v. Karnanda c. 104 (Müller, Geogr. gr. min. I). | **9** Dies Vordringen der Edomiter geschaft nicht plössich und soson klaliböter, Jerachmeesiter, Rekabiter) nordwärts geschoben stenne A, 21 f.; pl 137, 7; hes 25, 12; 35, 5. 10. 12 fs.). Dadurch wurden manche Sippen der akten Bewohner Judas (Kaliböter, Jerachmeesiter, Rekabiter) nordwärts geschoben staten Bewohner Judas (Kaliböter, Jerachmeesiter, Rekabiter) nordwärts geschoben staten Bewohner Judas (Kaliböter nach sehen eine an. | 10 Jer 49, 1 ff.; Sef 2, 8 f. | 11 Babusonischen Assachen eine eine an. | 10 Jer 49, 1 ff.; Sef 2, 8 f. | 11 Babusonischen Assachen eine habusonischen Assachen eine habusonischen Assachen eine habusonischen Assachen eine herte der Bewer Derderbnis von Salmanassacht. Derderbnis von Alsurbanipal, richtiger wohl nach Bewer Derderbnis von Salmanassacht. Der Juden titulierten deshalb später die Samariter als "Kutäer" (vgl. II Kön 17, 24). | 12 Meh 6, 17 f.; 13, 28 f. | 13 Jes 11, 12 f.; Jer 3, 18; 31, 27; hes 37, 15 ff.; 48; hol 2, 1—3; Sach 9, 13; 10, 6 f. | 14 Ugl. die aus der Zeit des Artagerges I. und des Darius II. stammenden Texte der jüdischen Sirma Muraschu & Söhne im südsabalonischen Rippur. | 15 Rach haggai und Sach 1—8. Die spätere Eegende in Cert (Leronis) und Esr 5 und 6 hat diesen Tempelbau auf Grund von Deuterojefaja (Jes 4, 28 a; Vers 28 b ist

## § 53. Die Wirkung des Exils auf die Religion

Der alte volkstümliche Jahvekult war mit dem Boden der Heimat und dem Bestande des nationalen Staates eng verknüpft gewesen. Das Exil zerriß dieses Band. Indem die alte Volksreligion unterging, entstand unter den veränderten Verhältnissen der Diaspora ein Neues, das Judentum. In ihm wirken zwar mannigsache volkstümliche Überlieserungen des alten vorexilischen Jahvismus nach, aber seine tragenden religiösen Ideen entstammen den schon vor dem Exil seit langem lebendigen kultischen Reformtendenzen des Priestertums und dem Monotheismus der großen vorexilischen Propheten. hierzu treten dann je länger je stärker die Einslüsse

der neuen religiösen Umwelt, vor allem die des Parsismus.

Um diese verschiedenen Faktoren geschichtlich zu verstehen, muß man sich zuerst daran erinnern, daß die volkstümlichen Cokalkulte in Palästina auch nach 586 noch fortbestanden. Noch im 5. Ihrh. bekämpft der Derfasser des hesekielbuches von Babylonien aus aufs heftigste den "höhendienst" der palästinischen Bevölkerung"), und als Nehemia seine religiösen Reformanschauungen in Juda zur Geltung zu bringen versucht, stößt er auf einen zähen Widerstand der Einheimischen. Aber nicht nur in Palästina, sondern auch in der Diaspora haben die Juden an den alten Formen und Anschauungen des volkstümlichen Jahvedienstes vielsach noch lange sestgehalten. Dies gilt besonders von der ägyptischen Diaspora, welche noch um 400 von den Tendenzen des neuen Judentums ziemlich

unberührt gewesen ist2).

Etwas anders lagen die Derhältnisse in Babylonien. Auch hier bestanden zwar noch lange Zeit allerlei niedere Kulte in den Kreisen der Weggeführten, gegen die der Verfasser des hesekielbuches gleichfalls seine Polemik richtet. Aber daneben blieben gerade hier in den höheren Schichten die alten Reformgedanken lebendig. Zu den in Babylonien Angestedelten gehörten vor allem die adligen und priesterlichen Geschlechter, die berufenen Vertreter konservativer Tradition. Gerade diese Kreise empfanden die Veränderung der Cage, den Verlust ihrer Güter und ihrer alten Vorrechte besonders schmerzlich und hatten begreiflicherweise mehr als andere ein lebhaftes Interesse an einer Wiederherstellung des alten Staates und des Tempelkultes auf Zion. Im Unterschiede von den palästinischen und ägnptischen Juden fühlten sich darum die Juden Baby= Ioniens in besonderem Mage als hüter der reinen Jahreverehrung, als die wahren Frommen<sup>8</sup>). Don ihrem Standpunkte aus erschien die Zeit vor dem Ezil als eine Zeit dauernden Abfalls, der volkstümliche Kult Jahres auf den "höhen" als ein Dienst anderer Götter. Das Eril galt ihnen als eine Strafe für die Sünden der Väter, und nur die Umkehr von diesem Abfall, eine gründliche Reinigung der Religion schien ihnen Burgichaft zu leisten für eine Wiedergewinnung der göttlichen Gnade, für eine Besserung der Cage und eine glückliche Wiederherstellung der Nation.

Der Jahve dieser geistig hochstehenden Kreise war, besonders unter dem Einslusse der großen Prophetie, über die Schranken eines bloßen Volksgottes immer mehr hinausgewachsen zum großen Welt- und himmels- gott mit allen Prädikaten der großen Götter. Die eigentümliche Größe aber diese jüdischen Gottesgedankens war sein besonders starkes moralisches Gepräge, das beste Erbe der Väter, dessen sich der Jude jeht inmitten fremder Umgebung und fremder Kulte um so lebhafter bewußt wurde. Beides, der Monotheismus und der sittliche Charakter des jüdischen Gottesbegriffs, kommen jeht im Exil zur Vollendung. Mit Schärfe und Stolz

verachtet und verspottet der Jude die heidnischen Götter, die nur Gold und Silber, Stein und Holz sind. Ein Schriftsteller des 6. Jahrhunderts ist es, der in Jes 40 – 55 die setzten Folgerungen des Monotheismus zieht, und in der deuteronomistischen Schule vollendet sich die tiefe Ethisierung des jüdischen Gottesgedankens.

Jedoch konnten diese Anschauungen, besonders im gemeinjüdischen Glauben, nicht zu einer gang reinen Entfaltung gelangen. Zweierlei wirkte hier hemmend. Einerseits behielt auch nach dem Untergang des nationalen Staates die nationale Idee ihre Kraft auf religiösem Gebiete, und je unfreundlicher sich im Caufe der Zeit die Beziehungen zwischen den Juden und ihrer Umgebung gestalteten, um so mehr wurde der religiöse Gegensatz gegen die Fremden, die "Heiden", zu nationalem Hasse, wie er sich 3. B. schon in den jungeren, der Perferzeit angehörigen Teilen der Prophetenbücher vielfach äußert. Die Judenschaft hoffte auf einen end-lichen Triumph ihres weltbeherrschenden Gottes, welcher die Heiden dereinst zur Anerkennung seiner Macht zwingen, seine Seinde vernichten werde. Das ist "der Cag Jahves", auf den die Judenschaft jest wartete 4). Der Antisemitismus gab die Antwort auf diese Ressentiments. So behielt der Gott des Monotheismus praktisch, und zwar in verschärftem Grade, die Racheaffekte des alten Volksgottes. Andererseits bewahrte die Religions= übung, trog ihrer Coslösung vom heimatboden und trog der Polemik der alten Propheten, den Charakter der Kultreligion. Je ähnlicher die allgemeinen Grundanschauungen der Religionen geworden waren, um so bedeutsamer erschien nun die peinliche Beobachtung gewisser überlieferter Sonderbräuche. So wurde die Beschneidung, die dis dahin nur alter Volksbrauch war, jeht zu einer heiligen Vorschrift der Gottheit und galt fortan als besonderes religiöses Abzeichen der Juden<sup>5</sup>). Alte Custrationsbräuche, Enthaltung von bestimmten Speisen und andere ihres ursprünglichen Sinnes längst entkleidete Riten wurden pietätvoll bewahrt oder, wo außer übung gekommen, repristiniert und zu heiligen Satzungen der Religion erhoben.

Dies Nebeneinander universaler und nationaler Elemente ist keine Besonderheit des damaligen Judentums, sondern kennzeichnet die allgemeine Entwicklung der Religionen im Perserreiche. Je ahnlicher die im Weltreich vereinigten alten Volksreligionen einander geworden waren, um so leichter tauschten sie ihre Ideen und selbst ihre Institutionen unter einander Bu den ichon im affgrisch = babglonischen Zeitalter in die Jahvereligion gelegentlich eingedrungenen babylonischen Dorstellungen treten jest je länger je mehr iranische Beeinflussungen. Schon bei hesekiel und Sacharja zeigen sich diese stärkeren Einflüsse östlicher Mythologie's), und es dauert dann nicht lange, so gerät das ganze Weltbild, Kosmologie und Theologie des Judentums unter diese Einwirkungen. Dor allem ist es die Eschatologie mit ihrer universalen Perspektive und ihren immer bunteren Mythen, welche diese iranisch=babylonischen Einslüsse in sich aufnimmt?). Auch die Gestaltung des jüdischen Kultes scheint von diesen fremden Einswirkungen nicht freigeblieben zu sein<sup>8</sup>).

1 hei 33, 23 ff. | 2 vgl. § 63. | 3 Jer 24, 1 ff.; hei 11, 14 ff. | 4 vgl. § 71. | 5 hei 44, 7 ff.; Gen 17, 10 ff.; Ex 12, 44; Lev 12, 3. | 6 hei 1; 9, 2; 28, 11 ff.; Sach 1, 7 ff.; 6, 1 ff. u. a. | 7 vgl. § 71, 3. B. die Idee des Gottesreiches. | 8 vgl. § 67.

## § 54. Der Dichter von Jes 40—55

Das Ende des alten Staates war auch das Ende der Prophetie. Die Wirksamkeit der alten Propheten wurzelte im Leben der Nation; als diese im Eril erstarb und nur noch ein ideales Band gemeinsamer Sitten, überzeugungen und hoffnungen die im Derserreiche verstreute Judenschaft gusammenhielt, starb auch die Prophetie; denn die aktive Teilnahme an den politischen Weltereignissen war ihr Lebenselement gewesen. Die Chstatiker wurden zu Literaten, die Propheten zu Poeten. Diese im Stil der alten Prophetie dichtenden Schriftsteller sind nicht mehr Künder neuer göttlicher Offenbarungen, sondern nur noch Zuschauer und Deuter dessen, was geschieht, darum auch nicht mehr in erster Linie Boten des Unheils, wie die alten Propheten, sondern Mahnredner und Tröfter der leidenden Frommen. Ihr Gott ist kein Gott neuer, unerwarteter Wunder, sondern der weise, allmächtige herr der Welt, der alle Dinge nach seiner Vorsehung lenkt und der einst das heil der Endzeit herbeiführt. Don diesem heile, pon der künftigen Erscheinung des Weltgottes in Kraft und Herrlichkeit singen und sagen sie aus vollem herzen, nicht mehr in der wortkargen Sorm des alten Prophetenspruchs, sondern in reicher dichterischer Sulle der

Worte und in oft schrankenloser Phantasie.

Der erste und geistvollste dieser Schriftsteller ist der sog. "Deuterojesaja", der Dichter von Jes 40-551). Schon er ist kein eigentlicher Prophet mehr, sondern nur noch ein Deuter der Geschichte, ein Prediger und Tröfter der Frommen; eine deutliche Kluft trennt ihn von den letten großen Propheten Jeremia und hesekiel. Er schreibt wahrscheinlich nicht por, sondern erst nach der Einnahme Babylons durch Cyrus, den Perser, offenbar noch unter dessen Regierung (539 - 528)2). Was die Judenschaft mit Spannung herbeigesehnt hatte, der Sturz des verhaften Zwing= herrn3) war nun Catsache geworden. Jubelnd und triumphierend besingt der Dichter dies Ereignis, welches ihm die Befreiung seines gefangenen Volkes bedeutet. Jest ist keine Zeit mehr, verzagt zu klagen, als ob an die Stelle der alten nur eine neue Fremdherrschaft treten solle. In begeisterten Gesängen tröstet der Dichter sein Volk. Alles ist so gekommen. wie Jahre es seit alters vorausgesagt hat, Jahre allein, nicht die Gögen der Völker. Wohl mußte Israel bis jett für seine Sünden leiden, aber nun hat auch Babylon bugen muffen. Gewiß, die Erfüllung der Hoffnung kam anders, als man erwartete, aber wer will mit Jahve rechten? Er hat den heiden Cyrus zu seinem Werkzeuge, zu seinem "Gefalbten" erwählt4); der wird jett Ifrael heimkehren lassen, damit Jerusalem neu gebaut ) und die dem Geschlechte Davids gegebene Derheiftung erfüllt werde 6).

Deuterojesaja bedeutet die Vollendung der ifraelitisch-jüdischen Gottes= anschauung. Der monotheistische Gedanke erscheint bei ihm in voller Klar=

heit durchgedacht: Jahve ist nicht nur der unbeschränkte herr der Welt, sondern er ist der Eine, einzige Gott. Die Existenz der heidengötter wird gänzlich bestritten; ihr Kult ist nicht bloß eine Beleidigung des alleinige Versehrung beanspruchenden Jahve, sondern ist lächerliche Torheit?). Das ist die rationale Konsequenz des alten prophetischen Gottesgedankens. "Es gibt keinen Gott außer Jahve" »), dem Schöpfer aller Dinge von Ewigkeit her, vor dem alles Fleisch wie Gras ist, dem unendlich Weisen, dessen Gesdanken alles menschliche Denken himmelhoch übersteigen. Man atmet hier die überwältigende Stimmung des Monotheismus, die mit ihrem Gefühl des Unendlichen den Menschen überkommt, ihn niederdrückt und zugleich über sich erhebt. Jesajanisches Erbe kommt hier zur Entfaltung, wenn die Religion als Vertrauen und harren auf den mächtigen, weisen und barmherzigen Gott erlebt wird, der dem Müden und Matten Kraft und hoffnung gibt.)

Indes liegt der Nachdruck für Deuterojesaja nicht auf dem Monotheismus, sondern darauf, daß der Eine Gott eben der Gott Israels ist. Dieser Gott Israels soll dereinst der Gott aller Völker werden. In der allein wahren Religion Israels sollen alle anderen Völker aufgehen. Von hier aus begreift Deuterojesaja den geschichtlichen Beruf Israels. Wenn Jahve sich diesem Volke seit alters kundgetan hat, so geschah es, damit Israel als der "Knecht Jahves" 10), als Prophet der wahren Religion allen Völkern die wahre Gotteserkenntnis vermittle. Eben darum mußte Israel als Nation zugrunde gehen und unter die Völker zerstreut werden, damit es ein Sicht der Heiden werde und die rechte Tehre überall bekannt mache. Nun dieser göttliche Zweck erfüllt ist, soll Israel wiederhergestellt werden und alle Völker die Herrlichkeit Jahves erkennen. Das ist das Ziel der Völkergeschichte, der Anbruch einer neuen Zeit, die Schöpfung einer neuen Welt.

Jugleich gibt Deuterojesasa eine Antwort auf das Problem der Cheobizee: Israels Ceiden ist mehr als bloße Strafe; denn mehr als es versdiente, hat es gelitten. Das Ceiden des Unschuldigen dient dem allgemeinen göttlichen Plan in der Ceitung der Völkerwelt; als freiwillig leidender

göttlichen Plan in der Leitung der Dölkerwelt; als freiwillig leiden Gottesknecht dient Israel der Sache Gottes, seiner erlösenden Liebe.

<sup>1</sup> Der Name des Dichters ist unbekannt; daß er Meschullam heiße (vgl. 42, 19), ist ein kurioser Einsall. Man streitet, wo er zu Hause ist, ob in Babyslonien (dies die herrschende, aber schwerlich richtige Meinung vgl. 52, 11; 41, 9), phönike, Palästina oder Ägnpten. | 2 Die übliche Meinung betrachtet Deuterossesal als einen durch die Siege des Enrus in Kleinasien angeregten Propheten, der die Juden durch die Weissagung der bevorstehenden Eroberung Babylons durch Enrus trösten wolle, läßt ihn also vor 539 schreiben. Richtiger urteilt Ed. Mener, welcher den Fall Babylons als schon geschehen betrachtet. Dasür spricht der ganze Charakter der deuterojeszianischen Schrift; ihr jubelnder Con setz voraus, daß etwas wirklich Entschededes bereits geschehen ist. Die kleinasiatischen Ersolge des Cyrus gegen Lydien sind das gewiß nicht; sie hätten dem jüdischen Dichter schwerlich diese sesten sind das gewiß nicht; sie hätten dem jüdischen Dichter schwerlich diese sesten sind vom Falle Babylons eingegeben. | 3 Jesus 13 – 14; 21, 1 – 10. | 4 44, 28 a; 45, 1. | 5 44, 28 b (der Hinweis auf das den Tempelbau verordnende Edikt des Cyrus Esr 1) ist Glosse im Text. Vgl. § 52 Anm. 15. | 6 55, 3. | 7 41, 22 – 24. 26. 28 s.; 42, 17; 43, 9 s.; 44, 7. 9 – 20. 25; 45, 16; 46, 1 s.;

47, 9. 11–13; 48, 14. | **8** 44, 6. 8; 45, 5 f. 18. 21 f.; 46, 9. Dies ist auch die Parole Muhammeds: lā 'ilāha 'illa-llāh. | **9** 40, 27. 29–31; 41, 10. 14; 43, 1. 5; 44, 2. 8. 22; 49, 23; 50, 2. 10; 51, 1. 7; 54, 4; 55, 6. | **10** Daß der knecht Jahves bei Deuterojejaja im allgemeinen Israel ist (vgl. 41, 8 f.; 42, 1; 43, 10; 44, 1 f. 21; 45, 4; 48, 20; 49, 3. 5; 50, 10; 52, 13), wird von niemandem bestritten. In einzelnen Teilen der Schrift jedoch wird diese Personisikation mit so dramatischer Anschaulichkeit vom Dichter ausgesührt, daß sich viele neuere Forscher seite Duhm dadurch veranlaßt sehen, an dieser Stelle den Knecht Jahves als eine Einzelpersönlichkeit (Ieremia, Serubbabel, einen nachezilischen Toralekter, den Messia, den Dichter selbst u. a.) zu deuten und die betreffenden Stücke als die sog. Lieder vom Knechte Jahves einer anderen Hand zuzuweisen. Gegen diese, auf Mißedeutung mehrerer Stellen beruhende Jerreißung des Deuterojesaja hat sich besonders K. Budde (Die sog. Ebed-Jahve-Lieder 1900) mit Recht gewendet.

## § 55. Der Tempelbau Serubbabels und die nationale Hoffnung

Man darf voraussetzen, daß die hoffnung auf eine Wiederherstellung des judischen Staates gerade in den Kreisen der nach Babylonien weggeführten Aristokratie, vor allem bei den Gliedern des davidischen Königs= hauses lebendig gewesen ist.). Man mag deshalb auch bei ihnen den Sturg der babylonischen Herrschaft durch Cyrus froh begrüßt haben. Uberspannte Erwartungen waren zwar nicht am Platze, aber zu gewissen Hoffnungen mochte die tolerante Politik der Perserkönige immerhin berechtigen 2). In der Cat finden wir im Jahre 520 Serubbabel, einen Davididen und Enkel des einst entthronten Jojachin, als persischen Verwalter der Unterprovinz Juda<sup>8</sup>). Es läßt sich nicht ausmachen, ob schon Cyrus oder erst Darius I. ihn nach Juda geschickt hat4); ist das letztere der fall, so wird seine Sendung im Jahre 521 stattgefunden haben, als nach dem Tode des Kambyses ein großer Teil der Provinzen sich gegen die persiche Herrschaft auflehnte, und die Ernennung eines Juden zum Statthalter und die ihm erteilte Erlaubnis zum Wiederaufbau des Tempels geschah dann wohl, um die Gemüter in Sprien zu beruhigen 5).

In Juda hat die Sendung des Davididen tiefen Eindruck gemacht. Die Nachrichten aus dem fernen Often meldeten von schweren Erschütterungen des Reiches, und schon träumten unruhige Köpfe vom naben Sturze der persischen Weltmacht. Zwei Propheten, haggai und Sacharja, traten 520 in Jerusalem auf, begrüßten Serubbabel als neuen König von Juda ) und weissagten den Untergang des Perserreiches?). Begeistert von dem Gedanken des Tempelbaues, fordern sie Serubbabel und Josua, den hohenpriester, auf, sofort hand ans Werk zu legen. Der Grundstein zum neuen Tempel wird gelegt8), und Geldspenden der babylonischen Judenschaft fördern die Arbeit9). Daß Serubbabel selber ernstlich an eine Erhebung der Juden gegen die Perser gedacht haben sollte, ist wenig wahrscheinlich. Die nationalen Träume der Judenschaft verflogen auch sehr bald, als Darius I. in wenigen Jahren der Aufstände im Reiche herr geworden war. Aber der Bau des Tempels kam zustande; Serubbabel selber scheint ihn Anfang 515 vollendet zu haben 10). Es war der erste große Erfolg des im Mutterlande sich neu organisierenden Judentums.

Bedingung für die Existenz dieses Judentums im Rahmen des Perserreiches war die politische Zuverlässischet, der Verzicht auf alle Selbständigkeitsebestrebungen. Grundsählich zwar gab das Judentum seine nationalen Hossnungen nicht auf <sup>11</sup>). Gab es doch auf lange hinaus noch Nachekommen des alten Königshauses in Jerusalem, vielleicht sogar in angesehener Stellung <sup>12</sup>). An dieser Tatsache mögen sich die alten nationalen Wünscheimmer wieder im stillen entzündet haben. So blieb der Traum einer Erneuerung des nationalen Staates und der davidischen Macht <sup>13</sup>): daß Jerusalem neugebaut <sup>14</sup>), Juda und Ephraim unter davidischem Szepter wieder vereinigt <sup>15</sup>), Israel wie vor alters im Besitz des ganzen gelobten Tandes und Herr über die Nachdarvölker werde <sup>16</sup>). Und mit diesen Wünschen verband sich die Hossnung auf Besteiung von der Fremdherrschaft <sup>17</sup>), Rückkehr der Diaspora <sup>18</sup>), Vermehrung der Volkszahl <sup>19</sup>) und dauernden Bestand der Nation <sup>20</sup>). Alle diese politischen Zukunststräume erbten sich weiter, auch unter der geordneten hierokratischen Organisation der späteren Judengemeinde, als kein Jude mehr ernstlich an politische Umwälzungen dachte; sie wurden auf die Zukunst, auf die von der Religion verheißene Zeit des Heiles vertagt und bildeten fortan nur noch ein Stück der überliesterten eschatologischen Dogmatik <sup>21</sup>).

2, 10; II Sam 23, 5); denn der Gedanke an ewiges Leben eines Individuums liegt dem älteren Judentum noch fern; vgl. jedoch § 71 Anm. 22. Don der späteren Messiasvorstellung, wie sie sich erst in römischer Zeit ausgebildet hat, unterscheidet sich die alttestamentliche hoffnung auf eine Erneuerung des davidischen Königtums auch dadurch, daß der erwartete Davidide nirgends als Besieger der feindlichen Völker auftritt, sondern immer nur als ein göttliches Geschenk der Heilszeit gilt, welches Ifrael erst nach dem Sturze der Heidenmächte zuteil wird. Er ist vor allem ein König des Friedens und der Gerechtigkeit. Don Weltherrschaft des Davididen ist nur vereinzelt, in Sach 9, 10; pf 72, 8-11, die Rede, fonft höchstens von seinem Weltruhm Mi 5, 3 oder von der Huldigung der Völker vor ihm Jef 11, 10. 14 Jef 49, 16. 19; 51, 3; 54, 11f.; 58, 12; 60, 10; 61, 4; 62, 4. 6f.; Hel 36, 33ff. Diese Stellen sind wohl samtlich älter als Nehemias Mauerbau 445. | **15** Jes 11, 13; Jer 3, 18; 31, 27; 33, 7; Hel 37, 15–22; Hos 2, 2f.; 3, 5; Ob 18; Sach 8, 13; 9, 10–13; 10, 5f. Hossmann für das Wiedererstehen Nordsspracks auch Hos 2, 1. 16–25; 14, 2f. 9; Jer 31, 5f. Gelegentlich spiegelt sich die Rivalität der beiden Volksteile im 5./4. Ihrh. und Libanon Sach 10, 10; Samaria, Gilead PJ 60, 8 ff.; das ganze Cand vom Damaszenischen dis zum Bach Ägnptens Hef 47, 13 – 48, 29; Eroberung der Nachbargebiete (Philister, Ostländer, Edom, Moab, Ammon) Jes 11, 14; Am 9, 12; PJ 60, 8 ff. Die lettieren werden deshalb mit Vorliebe besonders bedroht in den zyklisch zusammengestellten Heidenorakeln Jes 13-23; Jer 46-49, (50f.); Hes 25-32; Am 1-2; Sef 2; Sach 9. Die bedrohten Völker find außer den beiden großen Weltmächten Ägypten (Rusch) und Babel (Assur; "Clam" Jer 49, 34—39 soll wohl Persien bedeuten) lauter palästinische Rachbarn: Edom" Jer 49, 34—39 soll wohl Persien bedeuten) lauter palästinische Rachbarn: Edom, Jer 49, 34—39 soll wohl Persien bedeuten, sah in persischer Jamaskus, Chamat, Sidon, Tyrus, Philister. Dabei ist zu beachten, daß in persischer Zeit die palästinischen Häfen (außer Gaza) sämtlich in sidonischer oder tyrischer Hand waren. Gazz besonder gehaft waren die Edomiter (vol. noch hes 35; Ob; Jes 34, 5–17), außerdem besonders Moab (vgl. noch Jes 25, 10–12) und Philifter, Chrier, Sidonier (Joel 4, 4. 19). | **17** Jes 9, 3; 10, 27; 14, 25; 52, 2; Jer 30, 8; Hes 34, 27; Nah 1, 13; vgl. auch Jes 10, 12–34; 30, 27–33; 31, 8f.; Mi 5, 4f. u. a. Der Haß gegen die Fremdherrschaft kommt manchmal zum Ausdruck in dem Wuniche, dereinst über die jegigen Bedrücker gu herrichen (Jef 14, 2; 23, 15-18; 49, 23. 26; 51, 23; 60, 10. 12. 14; 61, 5; Joel 4, 8; Mi 4, 13; 5, 8; 7, 17; Sach 2, 13) und ihren Reichtum zu genießen (Jef 60, 5-7. 11. 16f.; 61, 6; Sach 14, 14). Selten wird ein wirklicher Kampf und Sieg der Juden über die Fremden erwartet (Sach 9, 13–16; 10, 5; 12, 6). Wenn in diesen jüngeren Weissagungen die feindliche Macht meist "Assur" heißt, so ist das weder ein bloßer "Deckname" für Persien (Babel), noch ist damit das seleukidische Sprien gemeint, sondern es ist die ganz korrekte Bezeichnung Babyloniens in der Perserzeit (vol. Herodto londern es ift die ganz korrekte Bezeichnung Babiloniens in der Perperzeit (vgl. herodto III 91 und zwei minäische Inspiriten, auch Eupolemos, fr. hist. Gr. III, S. 211; Sibyll. III 99, 303), vgl. dazu auch Mi 5, 5, wo Assur das Cand Nimrods ist. | **18** Jef 11, 11 f. 15 f.; 14, 1; 27, 12 f.; 35, 10; 43, 5 f.; 48, 20; 49, 17 f. 22; 52, 8. 11 f.; 56, 7; 57, 13; 60, 4. 8 f.; 66, 20; Jer 3, 18; 23, 3; 30, 3; 31, 7-12; 32, 37; 33, 7. 11; hef 11, 17; 20, 34. 41; 28, 25; 34, 11 ff.; 36, 24; 37, 12; 39, 27; hof 11, 10 f.; Mi 2, 12 f.; 4, 6 f.; Sef 3, 19 f.; Sach 8, 7 f.; 9, 11 f.; 10, 8-10. Gedacht ist sowohl an die Diaspora Judas als auch Iraels. Die Diaspora besindet sich hiernach vor allem in Ägypten und in Assure. The Diaspora besindet sich hiernach vor allem in Ägypten und in Assure. One den ist (vielleicht erst von zweiter Hand) in Jef 11, 11 hinzugesügt: Oberägnnten Kusch Elem Sinear Chamst und die Küterländer (des Mittelmears) Oberägnpten, Kusch, Elam, Sinear, Chamat und die Kustenländer (des Mittelmeers). Allgemeiner redet Jef 11, 12 von den vier Ecken der Erde, Jef 43, 5 f.; 49, 12 von Nord, West und Süd, Sach 8, 7 f. von Ost und West. | 19 Dermehrung der Dolkszahl Jef 49, 20; 60, 22; Jer 3, 16; 31, 27; Hes 36, 11. 33. 37 f.; Joel 4, 20; Mi 4, 7; Sach 8, 4 f.; Blüte und Macht Jes 27, 6; Mi 5, 6 f., weite Ausbreitung Jes 54, 2f. | **20** hieran vor allem ist gedacht, wenn von dem ewigen Bunde die Rede ist, 3. B. Jes 55, 3; 61, 8; 66, 22; hes 16, 60-63. | **21** Ogl. § 71. An die Stelle der Erwartung eines menschlichen Königtums trat dann in der jüngeren prophetischen Eschatologie die iranische Idee von der Königsherrschaft des Gottes.

### § 56. Prophetische Epigonen

Schon haggai und Sacharja, die man noch als Nachzügler des alten Prophetentums bezeichnen kann, sind doch ihrer ganzen Art nach ichon echte Kinder der Epigonenzeit, - nicht mehr bahnbrechende, dem Zeitgeiste widersprechende Kämpfer, sondern Wortführer der Menge und ihrer Stimmungen. Die Gedanken der alten großen Prophetie erscheinen schon bei ihnen auf die höhenlage vulgärer Anschauungen zurückgebogen. Ihr theoretischer Universalismus1) paart sich mit durchaus partikularistischen Wünschen: die heiden - por allem Babel (d. h. Perfien) - find ihnen in erfter Linie Gegenstand des göttlichen Jornes2), und die Endabsicht des Weltgottes ist die Derherrlichung des jüdischen Volkes, seines Tempels und Königtums3). Jugleich legen sie beide das Schwergewicht der Religion auf den Kultus, dessen Vernachlässigung sie als besondere Sunde der Zeitgenossen und Urfache ihrer Notlage betrachten4), während die moralische Ermahnung bei ihnen in den hintergrund tritt. Dem entspricht auch der materialistische Inhalt ihrer Bukunftshoffnungen, die sich wesentlich um gute Ernte, herdenreichtum, viel Geld, äußere Ruhe und ein glanzvolles Königtum bewegen 5).

Noch äußerlicher erscheinen die Interessen eines anderen, etwas jüngeren prophetischen Schriftstellers, des Joel ben Petuel, dessen ursprüngliche Aufzeichnungen den Kern von Joel 1-2 bilden. Er ist wohl der letzte unter eigenem Namen schreibende prophetische Schriftsteller und gehört vielleicht noch in den Anfang des 5. Ihrh.s. Er weissagt das Aufhören einer verheerenden Heuschreckenplage und gute Ernte in Feld und Weinberg. Von Rüge falschen Kultes, Tadel des Unglaubens oder sittlicher Mißstände ist bei ihm nicht die Rede. Die Buße erschöpft sich für ihn in Klagegebeten, Fasten und Opfern, und seine Hoffnungen liegen im engen Rahmen jener

materiellen Sorgen, wie sie das Bauernleben meist ausfüllen.

Nach Joel gibt es nur noch anonyme prophetische Schriftsteller, die nicht mehr durch öffentliche Rede, sondern durch Broschüren im Stil der älteren Prophetie ihre Gedanken verbreiten. Ihr religiöses Niveau ist das ihrer Zeit. Das gilt selbst von dem bedeutendsten unter ihnen, dem anonymen Versassen von Mal  $1-3^6$ ), der noch einmal kräftige Töne moralischer Ansklage erhebt. Auch ihn bewegen keine großen politischen Ereignisse, sondern kleine lokale Miseren — Dürre und Heuschennot?, — deretwegen die Teute jammern, fasten, sich kasteien und opfern. Diele zweiseln, daß Jahve je wirklich — wie die Propheten verheißen haben — zu seinem Tempel kommen werde. Gegen sie wendet sich der Schriftsteller heftig scheltend: Ja, ganz nahe ist das Erscheinen des Gottes. Wehe dann allen, Priestern und Taien, die ihm jetzt unreine und schlechte Opfer bringen; wehe denen, die ihre Gelübdeopfer nicht einlösen, Zehnten und Abgaben nicht recht bezahlen!

Daneben freilich erhebt er mit gleicher Schärfe moralische Anklagen gegen Zauberei und Meineid, gegen treulose Chescheidung und Chebruch, Bedrückung der Cohnarbeiter, Witwen, Waisen und Beisassen 10). Er tritt auf als ein Anwalt der armen Ceute, die sich über die Vergewaltigung durch die Reichen und Gläubiger beklagen und an der Gerechtigkeit der göttlichen Vergeltung verzweifeln möchten 11). Ihnen gilt der Trost des Verfassers. Eine gründliche Sichtung wird Jahre demnächst vornehmen; die Gottlosen werden ihrer Strafe nicht entrinnen, den frommen aber wird heil und heilung, Regen und Segen zuteil, daß sie munter wie junge Kälber auf die Weide hüpfen und die Gottlosen unter den Sohlen ihrer Suge gertreten 12). Der Gottesbegriff des Schriftstellers ist natürlich durchaus kosmisch-universal 18), aber daneben vertritt er den judischen Partikularismus in engherzigster Sassung; die Liebe des Weltgottes gilt nur den Juden 14), ja nur den strengen Frommen der Gemeinde. Der universale Gott ist im Begriff, zum Gott einer Sekte zu werden, und der darin liegende Widerspruch findet seine Auflösung nur noch in einer starken Betonung des einstigen Umschwungs der Dinge, auf den die Religion des Verfassers ebenso wie die des späteren Judentums überhaupt hinausläuft.

Ähnliche Stimmungen der Judenschaft spiegeln sich in manchen Teilen des sog. "Tritojesaja" (Jes 56–66), eines Anhangs zur deuterojesajanischen Schrift. Auch diese Schrift läuft auf die Ankündigung der nahen Erscheinung Jahves hinaus, mit welcher die wahren "Knechte Jahves" getröstet werden 15); auch hier hängt die Frömmigkeit ganz am Kult 16), und die Forderung Jahves an die Caien saßt sich zusammen in die zwei Begriffe: Dermeidung

des Bösen und Halten des Sabbats 17).

Propheten alten Stils sind alle diese Schriftsteller des 5. Ihrh.s nicht mehr. Jur Zeit Nehemias hören wir zum letzten Male von Propheten in Jerusalem, deren Auftreten aber ganz vulgärer Art ist; sie stehen auf seiten der Gegner Nehemias  $^{18}$ ). Im Rahmen des offiziellen Judentums, wie sich in der Folgezeit herausbildete, hatte die Prophetie keinen Raum mehr. Der untilgbare Drang der Religion nach begeisterter Gemütserhebung sand sortan seine Befriedigung in den geregelten Formen des Kultes, in Gesang und Musik, Tänzen und Prozessionen. Später wird das Musizieren der Tempelmusiker gelegentlich nibbā genannt (I Chron 25, 1-3), ein Ausdruck, mit dem man einst den enthusiastischen Justand des Propheten bezeichnet hatte  $^{19}$ ).

<sup>1</sup> hagg 2, 6. 8. 21 f.; Sach 1, 10 f.; 2, 4; 4, 10. 14; 5, 11; 6, 1 ff. | **2** hagg 2, 22; Sach 1, 15; 2, 4; 5, 11; 6, 8. | **3** hagg 1, 8; 2, 7. 23; Sach 1, 14. 17; 2, 9; 3, 1 ff.; 4, 14; 6, 9-15. | **4** Ogl. hagg 1, 4. 8; 2, 3. 7. 9. 11-14; Sach 3, 3-9. | **5** hagg 1, 5-11; 2, 6-9. 15-19. 22 f.; Sach 1, 15; 2, 4. 8 f.; 3, 1-9; 4, 14; 6, 1-15. | **6** Der Name "Maleachi" (= mein Bote) ift aus Mal 3, 1 irrtümlich erschlossen. | **7** 3, 10-11. | **8** 1, 9-10; 2, 13; 3, 14. | **9** Ogl. dazu 1, 6. 8-14; 2, 2-9; 3, 8-10. | **10** 2, 10. 13-16; 3, 5. | **11** 2, 17; 3, 14-16. | **12** 2, 3; 3, 3-5. 10-11. 16-17. 19-21. | **1B** 1, 5. 11. 14. Der Verfasser behauptet sogar, daß selbst die heiden an all ihren kulfstätten Jahve reine Opfer darbringen (1,11); um sokrasser wirkt sein Partikularismus. | **12** An dem haß Jahves gegen Eau erkennt man, daß er Israel liebt (1, 2-5). | **15** 59, 15 b ff.; 60-62; 63, 1 ff.; 66, 0 ff.

16 56, 5. 7; 57, 13; 65, 11. | 17 56, 2. | 18 Neh 6, 6 f. 10-14. | 19 Ein wildwachsendes Prophetentum hat es außerhalb der offiziellen Religion als illegitimes Element der Volksreligion auch weiterhin gegeben, aber in offiziellen Kreisen verwarf man es (Sach 13, 2-6; vgl. Jer 23, 16-40). Theoretisch leugnete man zwar nicht, daß ein gottgesandter Prophet wieder einmal auftreten könne (I Mkk 4, 46; 14, 41); aber tatsächlich betrachtete man die Gegenwart als propheties los (Pj 74, 9; I Mkk 9, 27; Dan 3, 38 LXX; Jos. c. Apion. I 41; Ap. Bar. 85, 1. 3). Erst in der Endzeit erwartete man wieder das Auftreten von Propheton (Mal 3, 22-24; vgl. Mr 8, 28) und das Erwachen prophetischer Geistesgaben (Joel 3, 1-2; vgl. Test. Levi 18; Juda 24; Sibyll. III 582).

### § 57. Anfänge der Gesetzesaufzeichnung

Das Recht im alten Israel war zwiefachen Ursprungs. Die bürgerliche Rechtsprechung, das Straf- und Zivilrecht, lag in der hand der Ältesten. Die Rechtssähe (mispātīm), nach denen diese urteilten, waren altes volkstümliches Gewohnheitsrecht, welches z. T. kanaanäisches Erbgut war<sup>1</sup>). Unabhängig hiervon waren die Weistümer der Priester (tōrōt), die sich im Altertum vorzugsweise auf Kultus und Ritus bezogen. Den Ursprung dieser Weistümer führte man, seit das Priestertum im Cause der Königszeit levitisch geworden war, auf Mose, den Ahnherrn der levitischen Priester, zurück; Priestergesek, levitisches Gesek, mosaisches Gesek wurden identische Begriffe<sup>2</sup>).

Derhältnißmäßig früh haben die Priester wichtige Weistümer dieser Art katalogartig zusammengestellt, um den Laien über das, was die Gottbeit als "Sünde" verurteilte, zu belehren<sup>3</sup>). Als "Sünden" galten anfangs vor allem Derstöße gegen die Ordnungen des Kultus und Ritus, später auch Derstöße gegen die Moral. Kataloge solcher Weistümer sind die sog. Dekaloge (Zusammenstellungen von zehn Geboten bzw. Derboten). Dielleicht stellte man solche Dekaloge gelegentlich im Heiligtum auf Steintaseln aus<sup>4</sup>) oder schrieb sie öffentlich auf überkalkte Steine<sup>5</sup>). Der älteste dieser Dekaloge, der noch aus der Königszeit stammt und rein kultischerituellen Inhalts ist, sindet sich Ex 34, 14 – 26 in der jahvistischen Quelle<sup>6</sup>). Ein wesentlich jüngerer, erst der exilischenachexilischen Zeit angehöriger Dekalog Ex 20, 2 – 17 (= Dt 5, 6 – 18), der von jüngerer Hand in den Zusammenhang des Elohisten eingestellt ist, besteht zur hälfte aus religiösen, zur hälfte aus ethischen Dorschriften<sup>7</sup>).

Außer diesen kurzen dekalogischen Zusammenstellungen wurden aber auch größere Gesetessammlungen angelegt. Die älteste, zur elohistischen Quelle gehörige Sammlung dieser Art, das sog. Bundesbuch, Ex 20, 22—23, 33, ist frühexilischen Ursprungs; sein Kern ist eine ältere Sammlung von Sätzen des Zivil= und Strafrechts (21, 1—22, 16), welche der priesterliche Herausgeber des Bundesbuches durch allerlei bunt zusammengestellte Weistümer kultischen und ethischen Inhalts eingerahmt hat (20, 22—26; 22, 17—23, 19) und welche in 23, 20—33 einen erbaulichen Schlußerhalten hat. Die Einordnung jener Rechtssätze des alten Laienrechtes in dies Priestergesetz zeigt, daß das weltliche Recht seine Selbständigkeit vers

loren hat und nur noch ein Teil des geistlichen Rechtes ist: "Das Recht ist Gottes" (Dt 1, 17).

1 Daraus erklären sich die längst beobachteten nahen Beziehungen des altifraelitischen zum altbabylonischen Rechte, wie uns dieses durch das Gesetz des babylonischen Königs Chammurapi bekannt geworden ift, vgl. die übersetzung von Ungnad bei Greßmann, Texte und Bilder zum Alten Testament, bei. die §§ 117 (zu Ex 21, 2), 195 (zu Ex 21, 15), 206–209. 196 f. 200. 199 (zu Ex 21, 18 f. 22. 23–25. 26–27); 250–252 (zu Ex 21, 28–32), 57 (zu Ex 22, 4), 124–126 (zu Ex 22, 6–8), 266 f. 244. 263 (zu Ex 22, 9–13). Außer diesem babylonischen Gesethuche aus der Zeit um 2000 v. Chr. hennen wir jest auch eine altassprische Gesetzes= aus der deit um 2000 b. Chr. keinten wir jegt auch eine altuffftige Gefegessammlung aus der Zeit um 1100 v. Chr. (übers. von H. Cheloss in Mitteil. aus der Dorderasiat. Abt. der Staatl. Museen zu Berlin Heft I, 1922) und eine in Boghazköi gefundene Sammlung hethitischer Gesetze, die um 1300–1270 redigiert ist (übers. von H. Zimmern im "Alten Orient", 23. Jahrg., 2. Heft, 1922). | 2 Irgendsetwas wie "Tradition", "Kern einer richtigen Übersleferung", liegt also in dieser Benennung der törfä als mosaisch überhaupt nicht. | 3 Solche Sündenkataloge besitzen wir auch in babylonischen Beschwörungstafeln (Grehmann, Texte und Bilder I S. 96ff.). Auch Hes 18 lehnt sich im Stil an solche Kataloge an. | 4 Daraus mag die Vorstellung der Sage von den beiden Gesetzestafeln Moses entstanden sein. | 5 vg. 1. vg. 1. 1. 2 Daß dies der älteste uns überlieferte Dekalog ift, hat icon Goethe 1773 erkannt. Derfelbe umfaßt im vorliegenden Dekalog ift, hat schon Goethe 1775 erkannt. Derseibe umsucht im volltegenden Texte zwölf Gebote, aber zwei davon (offenbar die über die Erstgeburt und den Ruhetag, die den Zusammenhang deutlich zerreißen), sind Zutaten. In seiner Urfassung, die durch allerlei sekundäre Jusäge aufgefüllt ist, bestand der Dekalog aus folgenden zehn kurzen Säzen: "1. Du sollst keinem anderen Gotte huldigen. 2. Götter aus Gußbildwerk sollst du dir nicht machen. 3. Das Fest der Maggen sollst du halten gur Zeit des Monats Abib 4. und das Sest der Wochen zur Zeit (?) der Erstlinge der Weizenernte 5. und das Fest der Cese um die Jahreswende. 6. Dreimal im Jahre sollen sich all deine Männer vor dem Herrn Jahve, dem Gotte Israels, zeigen. 7. Du sollst nicht zusammen mit Gesäuertem das Blut meines Opfers schlachten, 8. und nicht soll das Fett meines Opfers bis zum Morgen übrigbleiben. 9. Das Beste der Erstlinge deines Ackerdodens sollst du ins haus Jahves, beines Gottes, bringen. 10. Du sollst ein Böchchen nicht in der Milch seiner Mutter kochen." | **Z** Auch dieser Dekalog ist durch allerlei wortzeiche Zutaten, besonders im ersten Teil, aufgefüllt worden. Ursprünglich besteht auch er, abgesehen von der Überschrift, aus zehn kurzen Sähen: "Ich din Jahve, dein Gott, der dich aus Ägyptensand, dem Sklavenhause, ausgesührt hat. 1. Du sollst keine anderen Götter neben mir haben. 2. Du sollst dir kein Schnighild machen. 3. Du sollst den Namen deines Gottes Jahre nicht frevelhafterweise aussprechen (d. h. zum Zauber gebrauchen). 4. Achte auf den Tag des Sabbats, indem du ihn heilig hältst. 5. Ehre deinen Vater und deine Mutter. 6. Du sollst nicht morden. 7. Du sollst nicht morden. 8. Du sollst nicht stehlen. 9. Du sollst nicht als frevelhafter Zeuge gegen beinen Genoffen ausfagen. 10. Du sollst nicht nach dem hause deines Genossen trachten." Inhaltlich teilt sich dieser Dekalog in zwei gleiche hälften, eine religiöse (zu der auch das Gebot der Pietät gegen die Eltern gehört) und eine moralische. Daß dieser Dekalog nicht mosaisch sein kann, lehrt schon das Bilderverbot, das für die Wüste nicht in Betracht kommen kann, und die Vorschrift des Sabbats, der als siebenter Tag erst exilischen Ursprungs ist (s. § 33 Anm. 9—11 und § 68 Anm. 4—5). Der Sabbat ist hier bezeichnenders weise die einzige kultische Pflicht des Laien.

#### § 58. Das Deuteronomium

Während das Bundesbuch im allgemeinen nur eine Sammlung älterer Rechtssäge und Weistümer sein wollte, ist das Deuteronomium (Dt 1—30) das Werk eines von neuen, selbständigen Ideen geleiteten Gesetzebers. Es ist, wie das Bundesbuch, eine Arbeit aus der priesterlichen Gesetesschule 1) und gibt sich darum selbstverständlich als "mosaisch". Seinen gegenwärtigen Umfang hat es durch zahlreiche größere und kleinere Zufügungen jüngerer hände erfahren2), die dem Ganzen ein buntes und ungeordnetes Gepräge geben. In seinem ursprünglichen Bestande dagegen zeigt das Gesethuch eine sorgfältige Disposition des Stoffes. Sein Inhalt ist nach dem Titel 1, la "die Worte, die Moses zu ganz Israel jenseits des Jordans redete", d. h. es gibt sich als eine große Rede Moses in Moab, ehe Israel über den Jordan in sein Cand einzog. Die Rede beginnt mit einer ermahnenden Einleitung (6, 4-13. 15; 7,1-2. 6. 8b-11.  $12b-16a\alpha$ . 17-21. 23-24; 8,2-14. 17-18; 9,1-4a. 5-7a;  $10,12-13)^3$ ): Jahve allein ist Ifraels Gott; ihn allein soll Ifrael lieben und auch seinen Nachkommen einschärfen, dies nie zu vergessen, damit fie ihres Candes nicht wieder verlustig gehen. Wenn sie ihm treu bleiben, wird Jahve ihnen beistehen, die feindlichen Dölker in Kanaan zu besiegen; nicht eigene Kraft wird ihnen helfen, sondern Jahre allein, nicht eigenes Verdienst, sondern Jahres Treue, der den Vätern geschworen hat, den Nachkommen das Cand zu geben. Auf diese Einleitung folgen die Gesetze: dem Gedanken des Einen Gottes entspricht die Einheit des Kultortes; nur "an der Stätte, die Jahre erwählen wird", (d. h. in Jerusalem) darf der Kultus stattfinden. Dieser Gedanke beherrscht, wo immer in Frage kommend, die ganze nun folgende Gesetzgebung. Dieselbe handelt

I. vom Kust und seinen Institutionen: Kuststätte (12, 13-14. 17-19. 21-22. 26-27), Derbot heidnischer Kustbräuche (12, 29-31), Gögenstenst (13,  $2-4\alpha$ . 6-7.  $9-10\alpha\alpha$ . 11b-14.  $16\alpha b\alpha$ . 17-18), Jehnt (14, 22.  $23\alpha\alpha b$ .  $24\alpha\alpha$ . 25.  $26\alpha\alpha b$ .  $27\alpha\alpha$ ), Armenzehnt im 3. Jahre (14, 28-29), Schulbenersaß (15, 1-2.  $7\alpha\alpha b$ . 8-11) und Sklavenfreislassung im 7. Jahre (15, 12-15. 18), Erstgeburten (15, 19-20), Festen

(16, 1-2. 5aba. 6-7. 9-11. 13-15);

II. von den Behörden und ihren Funktionen: Einsetzung von Richtern und Registratoren (16, 18\*), Gerichtsverfahren (17,  $2\alpha\alpha$ b.  $3\alpha$ .  $4\alpha$ ba. 5-7), Obergericht der Priester in Jerusalem (17, 8.  $9\alpha\alpha$ b.  $10\alpha$ . 11b. 12\*. 13), Psiichten des Königs (17, 14.  $15\alpha$ .  $16\alpha$ . 17. 20), Rechten der Priester (18, 1 "der ganze Stamm Levi"  $2\alpha$ ba. 6-8), Asylstädten (19,  $1-2\alpha$ . 3b. 4-7. 11-13), falschem Zeugen (19, 16.  $17\alpha$ . 18b. 19. 20);

III. von allerlei einzelnen Rechtsfällen  $^4$ ): Kriegsgesetzen (20, 1aba.  $^5-7$ . 9-14. 19-20), Mordsühne (21,  $1^*$ .  $2^*$ . 3.  $4^*$ . 6-9), Ehe mit Kriegsgesangenen (21, 10-14), Erbrecht des Erstgeborenen (21, 15-17), Bestrafung eines ungehorsamen Sohnes (21, 18-19.  $20^*$ . 21), Leichnam eines Gehängten (21,  $22^*$ . 23), Verleumdung einer jungen Ehefrau (22, 13-21), Ehebruch (22, 22), Beischlaf mit einer Verlobten (22, 23-25. 26aab. 27) und Unverlobten (22, 28-29), [Verbot, entlausene Sklaven auszuliesern (23, 26-17), Verbot, vom Volksgenossen Jins zu nehmen (23, 20-21), Ermahnung, Gelübde zu erfüllen (23, 22-24), Erlaubnis, fremdes Eigentum zu benuzen (23, 25-26), ?] Wiederheirat einer Ges

schildner (24, 1-3.  $4^*$ ), Freiheit des Neuvermählten von öffentlichen Leistungen (24, 5), Menschenraub (24,  $7^*$ ), [humaner Behandlung des Schuldners (24, 10-13), des Tagelöhners (24, 14-15), des Beisassen, der Witwe und Waise (24, 17-22), ?] Schwagerehe (25, 5-10), Absgabe der rēšīt (26, 1-2. 5-11) und des Armenzehnts (26, 12-13. 14a. 15a). Den Schluß des Gesethuches bildet eine Verpflichtung des Volkes (26, 16. 17aba. 18aab), Segen (28, 1a. 2a. 3.  $4^*$ . 5-7.  $8a^*$ . 12. 13a) und Fluch (28,  $15^*$ . 16-19.  $20a^*$ . 24. 25a. 43. 44) und abs

schließende Ermahnung (30, 15. 19b. 20). Der Verfasser dieses Gesetzbuches hat 3. T. ältere Vorlagen benutt, Rechtssähe des alten Caienrechts<sup>5</sup>) und auch ältere formulierte Sätze des Priesterrechts b). Diesem älteren Material hat er jedoch nicht nur stilistisch sein Gepräge aufgedrückt, sondern hat es auch vielfach stark umgearbeitet im Sinne seiner Grundidee, der Einheit des Kultortes. Alle in älterer Zeit an den lokalen Kultstätten verrichteten Brauche (Opferschlachtung, Darbringung von Zehnt und Erstgeburten, Sestfeiern usw.) sollen nur noch in Jerusalem stattfinden. Einige lokale Kultstätten sollen ihre Bedeutung als Afnistädte für Totichläger behalten, und auch die weltlichen Cokalgerichte sollen bestehen bleiben, aber über ihnen steht als geistliches Oberlandesgericht das Priesterkollegium in Jerusalem. Daß diese gesetzliche Neuordnung allerhand praktische Schwierigkeiten haben könnte, empfindet der Gesetzgeber selber vielfach und sucht dem auch Rechnung zu tragen?); aber er hat sich doch nicht klar gemacht, wie völlig undurchführbar seine Sorderungen, so wie er sie stellt, sind8). Es ist der unpraktische 3dealismus der priesterlichen Schule, der das gange Gesetz beherrscht und unbekümmert um die Wirklichkeit seine Konstruktionen in die Luft baut. Daraus ergibt sich, daß dies Gesetz nicht zur Zeit des bestehenden Staates und Volkstums entstanden, nicht unter Josia von der gesamten Volksvertretung als öffentliches Gesetz angenommen und vom König als Staats= gesetz eingeführt worden sein kann<sup>9</sup>). Auf eine vorerilische Entstehung deutet im Gesethuche selber überhaupt nichts hin, vielmehr sett es das Eril und das Sehlen des Königtums voraus. Seine Entstehung fällt hinter den Elohisten, aber vor das heiligkeitsgesetz und die Abfassung des hesekielbuches, also wohl etwa um 500. Es ist offenbar gedacht als ein um= fassendes Gesetz, nach welchem die Verhältnisse der Gemeinde im Cande Palästing neu geregelt werden sollten. Dem entspricht auch der fiktipe historische Hintergrund dieser Moabgesetzgebung: wie einst unter Mose, will auch jest Jahre wiederum sein Volk aus heidnischer Knechtschaft befreien und ihm das Cand, das er den Vätern geschworen hat, wiedergeben. Die Bedingung dafür ist der Gehorsam gegen das Gesek.

<sup>1</sup> Man carakterisiert das Deuteronomium gern nach seiner religiösen Stellung als "prophetisch" und leitet dann seinen Ursprung entweder aus Prophetenkreisen her oder läßt es aus einem Kompromiß zwischen Propheten und Priestern entstehen. Aber diese romanhafte Vorstellung arbeitet mit einem ganz inkonkreten und viel zu allgemeinen Begriff des "Prophetischen". Das Deuteronomium hat weder mit dem alten vulgären Prophetentum noch auch mit dem Standpunkte der großen

Schriftpropheten, wie Amos, Jesaja, Jeremia, etwas zu tun. Daß es, wie alle "mosaischen" Gesetze, durchaus priesterlichen Ursprungs ist, zeigt sich nicht nur in ber allgemeinen Grundtendeng des Gesetzes, sondern besonders auch darin, daß es überall mit großem Nachdruck die Interessen der levitischen Priesterschaft, sowohl der jerusalemischen als des Candlevitentums, vertritt. Immer wieder wird 3. B. eingeschärft, bei Opfern und Abgaben den Ceviten (d. h. den Priester) ja nicht zu vergessen; ferner wird den Caiengerichten das priesterliche Obergericht in Jerusalem übergeordnet, dem jene bei Todesstrafe Gehorsam zu leisten haben. | 2 Seit Wellhausen ist es beliedt geworden, sich die Entstehung des Deuteronomiums so zu denken, daß das Urdeuteronomium, welches den Kern der Kap. 12-26 gebildet haben soll, in mehreren, durch besondere Einleitungs= und Schlufreden ausgezeichneten Sondereditionen herausgegeben worden sei, und daß die vorliegende Sorm des Gesethuches auf einer Zusammenarbeit dieser verschiedenen Sondereditionen beruhe. Diese Dorstellung ist unbewiesen und unnötig kompliziert. Schon die erste Gestalt des Gesethuches, dessen mutmaglicher Umfang oben im Texte genauer umschrieben ist, hat offenbar eine Einleitungs- und Schlußrede gehabt. Dieses ursprüngliche Buch ist von jüngeren Händen sukzessiv vermehrt worden, und zwar sowohl der die Gesetze enthaltende Kern des Buches als auch die Einleitung und der Schluß. Ein erster Nachtrag zur Einleitung ist eine längere Moserede (1, 6, 7a, 8 aba, 9 – 20. 22-30. 31b. 32-34. 35\*. 39 aβb. 40-45; 2, 1-6. 8. 13. 14\*. 15-17. 24 aa. 26-28. 29 ba. 30 a. 32-36; 3, 1-7. 8\*. 12-13 a. 18\*. 19-20. 23-29; 4, 1-2. 3\*. 4-8, dazu zwei jüngere Nachträge 4, (9). 10-18. (19-24). 25\*-28 und 4, 29-40) an die neue, an der Sünde der Wültengeneration nicht beteiligte Generation, welcher Mose, beginnend mit der Einsehung der Laienrichter als Gehülfen des geist= lichen Obergerichts, die Geschichte der Dater während der Wüstenwanderung aus= führlich erzählt und ihnen nunmehr den Besitz ganz Palästinas mitsamt der ganzen Küste und des ganzen Ostsordansandes vom Arnon bis zum Hermon (Moabiter und Ammoniter werden zu dem Iweck weiter ostwärts geschoben) in Aussicht stellt (durch diesen ersten Nachtrag sind die Glossen 4, 44. 46–49 veranlaßt); als jüngerer Nachtrag ist dann eine weitere Moserde (5, 1–4. 6–19. 20\*. 21–27. 28\*) an die alte Generation eingefügt, um auch den Dekalog aus Er 20, 2-17 als 28\*) an die alte Generation eingefügt, um auch den Dekalog aus Er 20, 2—17 als die einzige direkte Gottesossentrung an das Volk in das Gesetbuch aufzunehmen, dem nun die von Mose allein am Horeb empfangenen, aber jeht in Moad erst durch Moses Vermittlung dem Volke mitgeteilten weiteren Offenbarungen ("Rechte und Satzungen") solgen sollen (durch diesen zweiten Rachtrag sind die Glossen 4, 45; 6, 1. [2—3] veranlaßt). Wie die Einleitung, so ist auch der Schluß sukzessiv vermehrt worden: zuerst durch den bunten Abschnitt 28, 45—68 (ergänzt durch 30, 1\*. 2—6. 8—9. 10\*), dann durch 29, 1. 2\*. 3. 6—9. 13—27: Warnung der Rachkommen im Exil vor Gögendienst (dadurch die Glosse 28, 69 veranlaßt). Eeste Nachträge, die den Charakter des Gesetbuches als Moserede zerstören, sind einersseits 4, 41—43, andererseits 27, 1—8, wodurch 27, 9—11 als Einleitung von 28, 1 st. nötig wurde, weiterhin 27, 11—13 und als jüngste Wucherung 27, 14—26. | 3 Die nötig wurde, weiterhin 27, 11—13 und als jüngste Wucherung 27, 14—26. | 3 Die obige Ausscheidung des Urbestandes deckt sich im allgemeinen mit dem, was Steuer= obige Husscheidung des Urbeständes deckt sich im allgemeinen mit dem, was Steuer = nagel die singularische Quelle (Sg bzw. D²e), Marti Dt, Hempel Sga nennt. Im einzelnen steht meine Analpse den Ergebnissen Puukkos am nächsten. I A die Ordnung in diesem dritten Teile ist rein assoziativ, nach Stichworten. I Dahin gehören sedenfalls 19, 4-6. 11-13; 21, 1-9\*. 18-21\*; 22, 22-29; 25, 5-10, aber auch stilistisch verwandte Stücke wie 3. B. 21, 10-17. 22-23\*; 23, 10-15; 24, 1-5. 7. Manchmal ist die Benuzung älterer formulierter Säze handgreissisch (3. B. 19, 4). I 3. B. 18, 3; vgl. auch 15, 2. Im allgemeinen sind die Kultsgesetz, auch wo sie sich an alte Bräuche anlehnen, stärker umgearbeitet. Außerdem sind kultssche wie alleu meiter Enternung des Wohnortes von Terusalem die tragen. | 7 So wird bei allzu weiter Entfernung des Wohnortes von Jerusalem die prosane Schlachtung zu Hause gestattet; ebenso der Ersatz des darzubringenden Zehnten durch in Jerusalem Gekaustes. Den Candleviten, die durch die Zentralissationssorderung brotsos werden, wird, falls sie einmal nach Jerusalem kommen, Opferrecht und Opfergefälle zugestanden. | 8 Don vielem Unklaren und Vagen in den Bestimmungen will ich hier absehen und nur einiges besonders Starke erwähnen. Bei den Sestfeiern 3. B. foll die gesamte Bevolkerung des Landes, Manner, Frauen, Söhne, Töchter, Sklaven, Sklavinnen, Ceviten und Beisassen (das wären vor dem Exil etwa 120000 Menschen gewesen) nach Jerusalem pilgern, so daß nur die un-mündigen Kinder und das unversorgte Dieh über eine Woche lang allein zu Hause geblieben wären, und diese ungeheure Menschenmenge soll gleichzeitig im Cempels hofe ihre Opferschlachtungen und Mahlzeiten abhalten. Derartige Reisen nach Jerusalem sollen aber nicht nur an den drei großen Sesten stattsinden, sondern auch noch bei Darbringung des Jehnten (von allen, zu den verschiedensten Jahres= zeiten reifenden Getreide= und Fruchtarten), der Erstgeburten, bei Abgabe der resit. Kach Jerusalem soll auch jeder dem Caiengericht verdächtige Zeuge gebracht werden. Das sind alles praktisch ganz undurchführbare Vorschriften, die sich nur daraus begreifen, daß der Gesengeber die für die unmittelbar bei den Ortschaften gelegenen Lokalheiligtumer passenden Bräuche einfach mechanisch nach Jerusalem verlegt hat, ohne die praktischen Konsequenzen durchzudenken. Derselbe unpraktische Idealismus tritt hervor in den Gesetzen über den allgemeinen Schuldenerlaß im 7. Jahre (das Geset ist nie Praxis gewesen, vgl. Neh 5, und wurde, weil alles Kreditwesen zerstörend, später durch Hillels Bestimmung über die prosbol beiseite geschoben), über die allgemeine Sklavensreilassung im 7. Jahre (das Geset wird von Baruch Jer 34, 8-11 nicht vorausgesett; erst der Redaktor nimmt Jer 34, 12 darauf Bezug), über die Pflichten des Königs und die Kriegführung (die, wie später viele talmudische Gesetze, rein theoretischer Art sind). Ganz phantastisch sind die Gesetze über Bestrafung des Gögendienstes und Derführung dazu (Propheten, die zum Gögendienst verführten, existieren nur in der Phantasie der Späteren; heimliche Derführung jum Dienst anderer Götter ware vor dem Exil gang überfluffig gewesen; Berftorung ganzer Städte Ifraels wegen Gögendienerei ist reine Theorie; man denke etwa an das Jerusalem vor Josias Reform!). Die Forderung, den Candleviten Anteil an den Opfergefällen in Jerusalem zu geben, rechnet mit großer Uneigennützigkeit der jerusalemer Priesterschaft. — Es ist denn auch bemerkenswert, daß alle diese deuteronomischen Gesetze in der hier vorgeschriebenen Weise niemals praktisch verwirklicht worden sind. Die spätere Gesetzgebung stellt sich fast durchweg auf andern Standpunkt. | 9 Die im Terte vertretene Auffassung von der Entstehung des Deutero-nomiums widerspricht der heute fast allgemein herrschenden Anschauung. Seit de Wette (1805) gilt es als eine der sichersten Erkenntnisse der alttestamentlichen Wissenschaft, daß das Deuteronomium jenes im Jahre 621 im Tempel gesundene und von Josia zur Anerkennung gebrachte Gesehuch sei (vgl. UKön 22 s...); man streitet sich nur darum, ob dabei ein Betrug der Priester vorliege oder ob das damals gesundene Buch ein tatsächlich in etwas früherer Zeit versaßtes und dann in Vergessenheit geratenes Gesethuch gewesen sei. Don der Identifikation des Deuteronomiums mit dem Gesethuch Josias geht die gesamte Chronologie der herrschenden Literaturgeschichte aus. Gegen diese Ansicht haben einige Forscher der Strafburger und frangösischen Schule protestiert, aber ihre Beweisführung war teils unrichtig, teils unzureichend und mußte deshalb erfolglos bleiben. ber ganzen deuteronomischen Frage im Sinne des im Texte Ausgeführten ist das dringenoste Erfordernis der heutigen alttestamentlichen Wissenschaft. - Zu beachten ist der Widerspruch, in dem selbst die Angaben des Rd in II Kön 23, 8 a. 9 zum Deuteronomium (Ot 18, 6–8) stehen: nach Rd soll Josia alle Candleviten nach Jerusalem übersührt, aber ihnen nicht das Opserrecht, sondern nur die Opsergefälle zugestanden haben; nach dem Deuteronomium dagegen wohnen die Candleviten unangesochten in ihren Ortschaften; gefällt es einem, nach Jerusalem zu kommen und bort zu opfern, so darf er es tun und erhält auch die Gefälle.

# § 59. Die deuteronomistische Bearbeitung des jehovistischen Werkes

Aus der von den Gedanken des Deuteronomiums beherrschten Schule ging eine eingreifende Bearbeitung des alten Geschichtsbuches hervor, welches im 6. Ihrh. aus einer Zusammenarbeit des jahvistischen und des elohistischen Werkes entstanden war'). Für alle, die jest religiös über die Vergangenheit nachdachten, war die Grundfrage die nach der Ursache des Exils; die Antwort war: die Sünde der Däter gegen das Gesetz, d. h. gegen das Deuteronomium. Damit fiel der gange Volkskult seit Salomos Tempelbau unter das Verdikt; dazu kam dann im Nordreich vor allem die Sünde Jerobeams, in Juda die Sunde Manasses, die gum Untergang der beiden Reiche geführt hatten. So wurde der geschichtliche Rückblick zu einer radikalen Abrechnung mit der Vergangenheit. Am Anfang der Dolks= geschichte standen freilich leuchtend die Gestalten des Gesetzgebers Mose und seines treuen Nachfolgers Josua, der, wie man meinte, den Vernichtungs= krieg gegen die Kanaanäer unbarmherzig geführt hatte. Aber sobald das Dolk in Kanaan ansässig geworden war, ließ es sich, statt die alten Einwohner gang auszurotten, von diesen immer wieder gum Gögendienst verführen, und die Solge war dann regelmäßig Niederlage und Fremdherrschaft, bis Israel sich wieder bekehrte und Jahve ihm Helser sandte in den sog. "Richtern". Zum höchsten Glücke gelangte das Volk, als Jahve ihm das Königtum schenkte. Die Zeit Davids, des Anfängers der von Jahve erwählten Dynastie, war die herrlichste Zeit der Vergangenheit; ewiger Bestand seines Königtums wurde David verheißen. Der höhepunkt dieser aufsteigenden Linie war Salomos Tempelbau; dann trat der Umschwung ein: Salomo fiel ab, und die Folge war der Zerfall des Reiches. Sortan ist die Geschichte des Nordreichs Ifrael, welches durch Jerobeam vom Tempel abfiel, bis zu seinem Untergang eine einzige Geschichte der Sünde. Judas Geschichte ist meist Schatten, höhendienst und auch schlimmerer Gögen= dienst: einzelne Lichtpunkte waren hiskia und Josia, denen der Verfasser darum eine vollkommene Erfüllung des Deuteronomiums, d. h. eine völlige Beseitigung der höhen zuschreibt. Aber Manasses Sünde war allzu arg, und Josias Nachkommen waren gleichfalls Sünder. So ging auch Juda zugrunde. Rückkehr zum Gesetze Jahres ist jetzt die einzige Rettung für das erilierte Dolk, und Jahre wird sein Dolk und das von ihm erwählte Königsgeschlecht Davids nicht verlassen. Mit einer Andeutung dieser stillen hoffnung schließt der Verfasser sein Buch ab.

Der Stil der deuteronomistischen Schule ist der Stil der erbaulichen Sprache nach dem Exil geworden: Gebete<sup>2</sup>) und Psalmen reden fortan gern in diesem Stil. Ebenso beherrscht der deuteronomistische Stil die Bearbeitungen mancher Prophetenbücher, 3. B. haggai-Sacharja<sup>8</sup>) und Jeremia<sup>4</sup>), 3. C. auch

das Buch hesekiel.

<sup>1</sup> Man pflegt den Jusammenarbeiter des Jahvisten und Eldhisten als "Jehovisten" (JE) zu bezeichnen. Das Werk dieses Kompilators ist dann von dem sog. Deuteronomisten (Rd) im 5. Ihrh. eingreisend bearbeitet worden. Diese deuteronomistische Redaktion macht sich, da die Frage der Kultuszentralisation in Jerusalem vor der Einwanderung in Kanaan keine Rolle spielen konnte, im Pentateuch nur in gelegentlichen übermalungen geltend; von Josua ab dagegen beherrscht sie darstellung ganz. Im Richters, [Samueliss] und Königssbuche stammt das gesamte Rahmenwerk der Richters und Königsregierungen von

Rd. Dabei hat Rd eine Menge alter Erzählungen aus JE, die entweder seiner Theorie oder seinen Idealen von den Richtern und ersten Königen widersprachen, rüchsichtstos gestrichen; erst eine jüngere konservativere Hand hat sie nachträglich in das deuteronomistische Geschichtswerk aus JE wieder eingesügt (bes. Ri 1, 1-2, 5; 9; 16; 17-21; I Sam 15; 28, 3-25; II Sam 9-20; IKön 2, 13-46a; 11, 23-25aa; 14, 1-18; 17-22, 38; II Kön 1, 2-2, 25; 3, 4-8, 15; 9, 1-10, 28; 13, 14-21). | 2 Diesen Stil zeigt z. B. das in die Denkschrift Nehemias eingesügte Gebet Nehemias Neh 1, 5 st.; ebenso vielsach die chronistischen Gebete. | 3 Dgl. Sach 1, 2-6 u. a. | 4 Der Redaktor des Jeremiabuches hat seine beiden Quellen, das ältere auf den echten Jeremiagedichten aufgebaute Jeremiabuch und die Denkwürdigkeiten Baruchs, mit vielen langen und prosassischen Greichten Jeremias aufgefüllt, die durchweg ganz deuteronomistischen Charakters sind.

#### § 60. Das Buch Hesekiel

In der deuteronomistischen Bearbeitung des Jehovisten hatte die Gesetzesschule ihre Betrachtung der Vergangenheit dargelegt; im Buche hesekiel zeichnete sie zugleich ihre Zukunftsideale. Das Buch hesekiel, welches sich auf den Drohdichtungen des alten Propheten hesekiel aufbaut, ist vermutlich zwischen 515 und 4451), und zwar in Babylonien, entstanden. Auch seinem Derfasser ist die Vergangenheit eine Zeit der Sunde, d. h. des Gögendienstes auf den höhen, und zwar schon seit dem Auszuge Ifraels aus Ägypten2). Darum kam das Exil. Auch dieser Verfasser will nur von dem Einen Heiligtum in Jerusalem wissen 3). Sogar die Zeitgenossen Hesekiels, sowohl im Eril4) als besonders in der heimat5), hatten vom Gögendienst nicht gelassen. Die berufenen Erben des Candes Ifrael aber sind doch die Erulanten in Babylonien6), falls sie sich nur bekehren?). Jahve wird sie, wie einst aus Ägypten, aus der heidenwelt ins Cand Israel führen, nachdem porher in der Wuste ein Gericht über die Gottlosen des Dolkes er= gangen ist 8). Diese Heimkehr in die ersehnte Beimat steht nahe bevor 9). Dann werden die Berge Israels wieder grünen und Früchte tragen, und Israel wird in Frieden wohnen 10), die Gögen werden verschwinden 11), und das Dolk wird gereinigt und mit neuem herz und Geist 12) die Gesetze Gottes halten. Dann wird auch das ganze jest tote Volk wieder aufleben und in die heimat zurückkehren 18), und Juda und Josef unter einem Könige wieder geeinigt sein 14); und wenn dann auch der lette, von Jeremia schon geweis= sagte Feind aus Norden (Gog) von Jahre geschlagen ist 15), wird der Tempel in vollkommener herrlichkeit erstehen, verwaltet vom Priestertum der treuen Söhne Sadoks 16).

Dies Zukunftsbild zeichnet der Verfasser unter der Maske Hesekiels, dessen Drohworte gegen Jerusalem, Cyrus und Ägypten zu seiner Zeit längst in Erfüllung gegangen waren. Daß dagegen die Verheißungen, die der Verfasser dem alten Propheten in den Mund legt, bislang noch unerfüllt geblieben sind, wird damit erklärt, daß die Zeitgenossen Hesekiels ebenso wie auch die Exulanten bis jetzt zwar hörer, aber nicht Täter des Wortes gewesen seine.

<sup>1</sup> Der Verfasser sett in 20, 40 ff. und 40 – 42 offenbar den Tempel Serubbabels bereits voraus. Vor die Zeit Nehemias weist, daß er den Wiederaufbau der Mauer

Jerusalems noch nicht zu kennen scheint (38, 11). | 2 Die Sünde der Däter (20, 23; 36, 19) war Gögendienst, d. h. Höhendienst mit Altären, Malsteinen, Bildern (6, 3ff., vgl. 18, 6. 11. 15); Irael ist "ein Haus der Widerspenstigkeit", einst und jetzt (3, 26; 12, 2. 25; 17, 12; 24, 3). | 3 20, 40; 21, 7; 24, 21; 25, 3; 40 ff.; 44, 7ff. | 4 20, 30. 32. 39; deshalb düßten sie nicht für die Sünde der Väter, sondern für ihre eigene Schuld 18, 2 – 20; vgl. 14, 12 – 20. | 5 Gegen die in Palästina Zurückgebliebenen polemisiert der Versasser beschner het seigentumsrecht auf das Cand (11, 15; 33, 24). | 6 11, 15 – 20. | 7 14, 6; 18, 30 – 32; 20, 39. | 8 20, 33 – 38. | 9 36, 8. Dieser ergreisende Ton der Sehnsucht geht durch das ganze Buch; vgl. noch 11, 15 – 21; 20, 39 – 44; 28, 25; 34, 10 – 15; 36, 24; 37, 12. 14; 38, 8. 12. Palästina ist das Kleinod unter den Cändern 20, 6. 14. Das Leben im Exil ist Qual: unter Verzachtung und Spott der Völker (22, 4; 25, 3. 8; 26, 2; 28, 24. 26; 36, 2. 20). Aber Jahve kann ein solches Spotten der Völker über seinen heiligen Namen nicht dulden (36, 22. 32); darum wird er Islene scheinser sich einen heiligen Namen nicht dulden (36, 22. 32); darum wird er Islene heimsühren (36, 21.) und sich seiligerweisen (20, 41; 28, 25; 36, 23; 39, 7). | 10 36, 8 – 15; 28, 26; 38, 14. | 11 20, 43; 36, 25. | 12 11, 19f.; 36, 26f.; vgl. 18, 31. | 13 37, 1 – 14; die Auserstehungsglauben angeregt. | 14 37, 15 – 22. | 15 38, 1 – 39, 16; Gög ist wahrscheinlich ein legendenhafter Rester des berühmten Gyges von Endien. | 16 40 – 42; 44, 4 – 17. 19; vgl. 20, 40 – 44.

#### § 61. Das Heiligkeitsgesetz

Ein etwas jüngeres Geseheskorpus, welches man als das "heiligkeitsgeseh" zu bezeichnen pflegt, liegt in Lev  $17-26^{1}$ ) vor. Auch dieses Korpus ist eine Sammlung aus mancherlei älterem Material, welches ein Redaktor zusammengestellt und durch gewisse formelhafte Wendungen ausgestattet hat²). Die erste Gestalt der Sammlung scheint rein kultischen Inhalts gewesen zu sein: 17: der heilige Ort und das Opfer, 21: die heiligen Personen, 22: das Verhältnis der Laien zum heiligen, 23: die Feste, 25: das Sabbatzahr³). In diesen Zusammenhang stellte der Redaktor allerlei anderes ein (18-19: Moralgesehe, 20: Keuschheitsgesehe, 24, 15-22\*: über Gotteszlästerung, Mord, Körperverlehung) und fügte eine Schlußrede (26, 3-45) hinzu²).

<sup>1</sup> Daß diese Kapitel einmal ein selbständiges Korpus gebildet haben, ergibt sich sowohl aus seinen formalen und inhaltlichen Eigentümlichkeiten als aus dem abschließenden Schlußkapitel 26, 3—45, welches (wie Dt 28 und der Schluß des Chammurapigesetes) Segen und Fluch enthält, und aus der Unterschrift 26, 46. — Die Sammlung setz, wie die Drohung des Exils und die Derheißung der Wiederberstellung Kap. 26 zeigen, das Exil voraus, womit natürlich nicht gesagt ist, daß sie vor 539 geschrieben sein müßte. Die Sammlung ist offendar jünger als der Tempelbau Serubbabels (17, 4; 21, 12), jedoch älter als das monarchische hohepriestertum von Pg. | 2 Später ist das Korpus 3. T. überarbeitet und den Doraussehungen von Pg angepaßt worden. | 3 Dgl. § 68 Anm. 6. | 4 Der Sammler des heiligkeitsgesetes steht in Sprache und Anschauung dem Verfasser des hesenders son nahe, daß ältere Forscher beide für identisch halten konnten. Heute such man den Sammler des heiligkeitsgesets melt in den von hesekiel angeregten Priesterkreisen, aber die Priorität des hesekielbuches vor dem heiligkeitsgesets signum mindesten zweiselhaft. Vermutlich ist das heiligkeitsgest nur der Rest einer umfangreicheren gesetzlichen Schriftstellerei derselben Schule, der auch der Verfasser des hesekielbuches angehört, und beide werden im wesentlichen gleichzeitig sein.

### § 62. Der Statthalter Nehemia

Der Einfluß der babylonischen Judenschaft auf die religiöse Entwicklung auch des Mutterlandes, der schon beim Tempelbau Serubbabels wirksam gewesen war, zeigt sich in der Folgezeit noch deutlicher. Geschichtlich greifsbar ist sür uns vor allem die Gestalt des Statthalters Nehemia<sup>1</sup>), der im Jahre 445<sup>2</sup>) nach Juda kam und im Auftrage des Artazerzes I. die Mauern Jerusalems wieder baute<sup>3</sup>). In seiner uns erhaltenen Denkschrift<sup>4</sup>) sehen wir, mit welcher Energie dieser Mann sich für religiöse Reformen in Jerusalem eingesetzt hat. Sein Ideal war die Absonderung der Judengemeinde von den Nichtjuden Palästinas, die herstellung einer rituell reinen Jahvegemeinde. Er vertrieb die dis dahin am Kult in Jerusalem beteiligten Fremden, sogar einen mit der Tochter Sandallats, des Statthalters von Samaria, verheirateten hohenpriestersohn, und arbeitete mit Eiser gegen die Mischen zwischen Juden und Nichtjuden. Auch für die regelmäßige Jahlung des Zehnten an den Klerus und die strenge Beobachtung der Sabbatruhe ist er mit Erfolg eingetreten<sup>5</sup>).

1 Als Mundschenk des Perserkönigs, der im Harem auswartete (Neh 2, 6), war Nehemia jedenfalls Eunuch. | 2 Nach Josephus, ant. XI 168, war es im Jahre 440. Die persischen Statthalter wurden auf Cebenszeit ernannt. Die in Ne 5, 14 genannten 12 Jahre sind nicht die Gesamtzeit der Statthalterschaft Nehemias, sondern nur die die zur Absassung der Denkschrift verslossene Zeit. Die übrigen chronologischen Angaben im Nehemiabuche (2, 1; 5, 14; 13, 6) sind interpoliert, die soz. zweite Statthalterschaft demnach ungeschichtlich. Wie lange Nehemia Statthalter war, ist undekannt; jedenfalls bekleidete 412 Bagohi das Statthalteramt (Pap. Sachau 1 und 2). | 3 Wahrscheinlich ist der Mauerbau veranlaßt gewesen durch die unsicheren politischen Derhältnisse, die seit dem Ausstand er weigen durch die unsichen (vgl. § 52). | 4 Die Denkschrift Nehemias liegt vor in Ne 1, 1–4. 11 b; 2, 1–9. 11–20; 3, 33–7, 5a; 12, 31–32. 37–40; 13, 4–31; vgl. meine Bearbeitung des Buches Esra-Nehemia in der Kaussch'schen Bibelübersetung, 4. Ausst. 1922. | 5 Ugl. Ne 13, 4–31.

#### § 63. Außerjerusalemische Kultstätten

Die lokalen Kultstätten waren auch im 5. Ihrh. nicht verschwunden; in jüngeren Texten der Prophetenbücher wird noch öfters gegen sie polemisiert<sup>1</sup>). So opferten die Nachkommen der altisraelitischen Bevölkerung in Samaria, die zu Nehemias Zeit mit den Jerusalemern in engem Verkehr und Konnubium standen<sup>2</sup>), auf dem Garizim bei Sichem; auch sonst haben

die alten Kultstätten in Palästina ein gabes Leben gehabt 8).

Nicht anders stand es außerhalb Palästinas. Der vielleicht in Ägypten schreibende Aritojesaja polemisiert nicht nur gegen allerlei seltsame Kulte der dortigen Juden (Jes 65, 3–5; 66, 3. 17)<sup>4</sup>), sondern auch gegen Leute, die Jahve einen Tempel bauen wollen (Jes 66, 1–4)<sup>5</sup>). Der Verfasser von Jes 19, 19 st. weissagt, daß es einst Altar und Malstein Jahves in Ägypten geben und daß die Ägypter ihm Opser darbringen werden. Genauere Kenninisse besitzen wir durch den jüngsten großen Papyrussund über den Tempel und Kult Jahves in Elephantine<sup>6</sup>). Hier verehrte man

neben Jahve allerlei Steinidole, Charambe'tel, Masgeda, 'Ašimbet'el und 'Anatbet'el'), von denen die beiden letzteren als Göttinnen neben Jahve standen und mit diesem zugleich Anteil an der Kultsteuer erhielten'); vermutlich wurden sie als Gemahlinnen Jahves betrachtet (vgl. hes 23). Als die Judenseinde im Jahre 410 den Tempel Jahves in Elephantine zerstört hatten, wandten sich die dortigen Juden, um ihr Gesuch um Wiederausbau des Tempels bei der persischen Regierung befürworten zu lassen, zuerst an den judässchen Statthalter Bagoas, den hohenpriester Jochanan und seine Kollegen, sowie an Ostani und die Vornehmen der Juden, erhielten aber keine Antwort'); als sie sich dann 407 nochmals an Bagoas und zugleich an Delaja und Schelemja, die Söhne des samarischen Statthalters Sanballat, wandten, hatte ihr Gesuch Ersolg. Mischen mit Nichtjuden kamen in Elephantine ebenso vor wie in dem vornehemianischen Jerusalem. Das Deuteronomium hat also damals in Elephantine nicht als Geset gegolten 10).

Sogar in Babylonien haben die Exulanten Kulte gehabt, wie 3. B. die Polemik des hesekielbuches zeigt. Esr 8, 15-20 erwähnt eine "Stätte Kasissa", von wo Esra Leviten kommen läßt"). Die deuteronomische Forderung der Einheit des Kultortes ist nach alledem noch während des 5. Ihrh.s nur Theorie, nicht Praxis gewesen. Das Deuteronomium war eben kein offiziell eingeführtes Grundgeset der Judenschaft, und auch als es später im Rahmen des Pentateuchs als ein wesentlicher Teil der mosaischen Gestgebung zu offiziellem Ansehen gelangte, hat man sein Verbot der kanaanäischen Opferhöhen nicht als ein absolutes Verbot aller anderen Kultstätten neben dem jerusalemer Tempel verstanden 12).

<sup>1 3.</sup> B. Jef 1, 29; 27, 9; Mi 5, 12f. | 2 Neh 13, 28; Esr 9–10; vgl. Neh 6, 17f.; 13, 4f. 23ff. | 3 Kulte der Eingeborenen Palästinas werden selbst noch in römischer Zeit mehrsach an den alten heiligen Stätten erwähnt: bei der Terebinthe von Mamre (Euseb. onom. 6, 12ff. u. d.), bei den Steinen im Gilgal (ibid. 46, 19f.; 66, 5f.), bei der Quelle von Enaim (ibid. 8, 15f.: Idol daselbst), auf dem Karmel (Tacitus, hist. 2, 78: Altar), bei Dan (Jos. bell. IV 3: Tempel der goldenen Kuhvgl. ant. VIII 226). | 4 von Gall macht mich ausmerksam auf einen Zusaß in Dt 14, 20 (LXX Flmg) und Ex 23, 19 (Sam), der das Opfern des Maulwurfs (nd?)? als Greuel erwähnt. | 5 Der Verfasser begründet jedoch bezeichnenderweise seine Polemik nicht mit dem deuteronomischen Grundsaße der Alleinberechtigung des Kultes auf Zion, sondern damit, daß der Himmel Jahves Thron und die Erde seiner Jüße Schemel sei. | 6 Herausgegeben von Sance und Cowlen (Aramaic Papyri discovered at Assuan, London 1906) und von Ed. Sachau (Aramässche Papyri discovered at Assuan, London 1906) und von Ed. Sachau (Aramässche Papyri discovered at Assuan, London 1906) und von Elephantine, Leipzig, 1911); vgl. dazu Ed. Mener, der Papyrussund von Elephantine 1912. | 7 Diese letztere Göttin heißt auch Anatjahu, d. h. die Anat des Jahve. Bemerkenswert ist, daß die Gotter" bezeichnet wird, sondern daß auch das Verbum zu diesem Subjekte, genau wie in älteren alttestamentlichen Texten, im Plural steht (Sachau VI 2; XII 1; XV 7). | 8 Was die Opfer anlangt, sowerden Brandopfer, Schlachtopfer, Speisopfer und Weihrauch genannt. Einer der Papyri enthält eine Verordnung Darius' II. von 419/8 über das Päsch mazzer-zest. | 9 Die Tatsache, daß die Elephantiner sied überhaupt mit dieser Bitte an den hohenpriester nach Jerusalem wenden, zeigt, daß sie einen deuteronomischen Standpunkt in Jerusalem nicht voraussetzen. Anderersseits ist die absehnende Haltung des jerusalemer Hohenpriesters bezeichnend für die Ansprücke, die man in Jerusalem ansing zu machen. 10 von Bilderdienst hören

wir in Elephantine nichts. Diesen verbot schon der jahvistische Dekalog Ex 34, 17, ebenso der jüngere Dekalog Ex 20, 4. | 11 Der Ausdruck "Stätte" (mākōm) und das Vorhandensein einer größeren Menge von Ceviten daselbst scheinen vielleicht anzudeuten, daß es sich um eine Kultstätte handelt. Doch ist das nicht sicher. | 12 Um 164/2 v. Chr. erbaute, wie Josephus berichtet, Onias IV. einen jüdischen Tempel zu Ceontopolis in Ägypten (vgl. § 75 Anm. 19), welcher dis 73 n. Chr. bestand, (vgl. dazu Schürer, Gesch. III. § 5. 97–100). Bemerkenswert ist, daß selbst die Gelehrten der Mischan ihm eine relative Anerkennung nicht versagt haben (m. Menähöt XIII 10). Was S. A. Fries (Beiträge zur Religionswissenschaft, 1. Jahrgang 1913/14) über andere Jahvetempel außerhalb Palästinas schreibt, ist dare Phantasie.

### § 64. Die chronistische Serubbabel= und Esralegende

Die Geschichte Nehemias, verglichen mit den Zeugnissen aus Elephantine, zeigt, wie allmählich und langsam sich die besonders von Babylonien aus betriebenen Reformen des Kultes und der Observanzen in der Judenschaft durchgesetzt haben. Wesentlich anders sehen die Dinge freilich aus in der späteren Legende, die uns im Werke des Chronisten porliegt1) und die das traditionelle Geschichtsbild bestimmt hat. Nach dieser gelehrt konstruierten Legende kehren Juda und Benjamin auf den Befehl des Cyrus schon im Jahre 538 aus dem babylonischen Exile zurück, bauen unter Sührung Serubbabels und Josuas sofort 537 den großen Brandopferaltar wieder auf und legen den Grund zum Tempel, dessen Bau jedoch durch die judenfeindliche Bevölkerung Palästinas anfangs verhindert und erst unter Darius vollendet wird. Die Gemeinde der Juden in Judaa besteht in dieser dronistischen Umdichtung der Tradition durchweg aus heimgekehrten Erulanten, und was ihre Eigenart von Anfang an ausmacht, ist eben die Absonderung von den Nichtjuden. Eine Reform der religiösen Zustände, wie sie die Tradition besonders im Jusammenhang mit Nehemias Tätigkeit berichtete, hätte im Rahmen dieses Geschichtsbildes eigentlich überflüssig erscheinen muffen. Wenn der Chronist trogdem von einer solchen Reform noch zu berichten weiß, so hat hier die Tradition auf seine Darstellung Einfluß ausgeübt. Als Träger dieser Reform erscheint bei ihm ein Priester Esra2), welcher die Mischen mit einem Schlage beseitigt und die Gemeinde über die gesetzliche Art des Kultes belehrt3). Diese ganze, Nehemia noch überbietende Reform Esras, dessen Kommen nach Jerusalem in das Jahr 458 datiert wird4), ist ein legendenhafter Reflex der Reformen, die sich seit der zweiten hälfte des 5. Ihrh.s in der Judenschaft vollzogen haben 5).

<sup>1</sup> Das ursprüngliche Werk des Chronisten bot als Abschluß der Geschichte Judas nur die Geschichte Serubbabels und Esras. Ein Ergänzer fügte dann aus einer aramäischen Quelle die apokryphen aramäischen Briefe des Esrabuches ein. In dieser älteren Gestalt wurde das Werk erstmalig bearbeitet (Einfügung der Pagenzgeschichte) und so ins Griechische übertragen; ein Fragment dieser Bearbeitung ist der "Apokryphe Esra". Eine andere Bearbeitung erfolgte im 2. Ihrh., indem erfoamals die die dahin selbständige Denkschift Nehemias mit dem älteren Werke verbunden wurde; später wurde dann noch eine Menge genealogischzstatischen Materials eingearbeitet; daraus entstand nach Coslösung von der vorerlissischen Geschichte unser "kanonischer Esra-Nehemia". — Die Esrageschichte (Esr 7–10;

Neh 8) geht m. E. nicht, wie man anzunehmen pslegt, auf einen authentischen Bericht Esras zurück, sondern ist, wie schon Torren richtig gesehen hat, rein chronistisch; ihre teilweise Ichson ist literarische Siktion (vgl. ähnlich im Buche Tobit) und vielleicht auch veranlaßt durch die Denkschrift Nehemias, dessen Sigur der Chronist durch Esra ersehen und überdieten will. — Die aramäischen Briefe (Esr 4, 6–6, 18; 7, 11–26), die nach Ed. Meners Verteidigung heute meist wieder als echt angesehen werden, sind m. E. durchaus apokraph. — Wertwolle Dakumente sind dagegen Esr 2, 2h–64 seine offizielle Lite der Gemeindeangebörigen Dokumente sind dagegen Est 2, 2b-64 (eine ofsizielle Liste der Gemeindeangehörigen aus der Zeit um 400), Neh 3, 1-32 (vielleicht die echte Liste der am Mauerbau Nehemias Beteiligten) und einiges Material in Neh 12, 1-26. Durchaus gefässch dagegen ist Neh 10. Zur näheren Begründung voll. meine Bearbeitung von Esra-Nehemia in der Kaussich'schen Bebesübersehung, 4. Ausst. 1922. | 2 Die jüngere Tradition hat Esra zum Schriftgesehrten gemacht. | 3 Esra siest in Neh 8 aus dem Gesetze der Desenden der Weiter der Die gange vor, wie dies zur Zeit des Chronisten beim Gottesdienst üblich war. Die ganze Darstellung ist ein interessantes Spiegelbild der Anfänge des Synagogalgottesdienstes. Daß Esra dies Gesetz aus Babylonien erst mitgebracht habe und daß es den Judäern Daß Esra dies Gesetz aus Babylonien erst mitgebracht habe und daß es den Judäern bis dahin unbekannt gewesen sei, wird in Neh 8 mit keinem Worte angedeutet. Diese Dorstellung entstammt erst der modernen Citerarkritik, welche das Gesetz Esras mit der Quelle P (oder einem ihrer Teile, meist Pg + Ph) zu identisszieren pslegt und sogar gern Esra selber zum Verfasser dieses Gesetze macht; man redet dann von einer Publikation und Einsübrung des Priestergesetzes durch Esra, eventuell gar von "Kanonisation". In Wirklichkeit ist das Gesetz Esras nach der Anschauung des Erzählers natürlich das uralte Gesetz Moses. Daß es nicht mit Pg (oder Pg + Ph) gleichgesetzt werden kann, ergibt sich schon daraus, daß Pg (oder Pg + Ph) kein Gesetzbuch, sondern ein Erzählungsduch ist. Der Erzähler von Neh 8 berichtet nichts anderes, als daß die Gemeinde der Exulanten, nachdem sie sich, wie es das Gesetz verlangt, von allen Fremden wieder abgesondert hat (Esr 9-10), nun auch in betress der gesetzlichen Gestaltung des Kultes sich von Esra, dem gesetzskundigen Priester, besehren läßt, und damit sindet das ursprüngsliche chronistische Werk unter Settzubel und gottesdienstlichen Seiern seinen würdigen liche dronistische Werk unter Sestjubel und gottesdienstlichen Seiern seinen wurdigen Abschluß. — Die Vorstellung von Esra als dem Bringer des Gesehes stügt sich vor allem auf den apokryphen aramäischen Brief Esr 7, 11—26; aber selbst in diesem ist Esra nicht der Versasser des Gesehes, sondern nur der Gesehesgelehrte, und die Idee, als ob das Geseh Moses der Gemeinde Judäas dis dahin ganz unbekannt gewesen wäre, liegt dem Erzähler völlig fern. — Esr 7, 7 f. Nimmt man die Geschichtlichkeit der Esraerzählung an, so bereitet die Datierung Esras vor Nehemia große Schwierigkeiten; diese haben zu der Meinung verführt, daß Esra hinter Nehemia zu datieren, also erst unter Artaxerres II., d. h. 398 nach Jerusalem gekommen sei. Aber auch diese Datierung ist bedenklich (vgl. besonders die Identität der Namen in Neh 3, 4–21 Esr 8, 33 und in Neh 3, 11 Esr 10, 31). Die Meinung des hroniftischen Erzählers, der hintereinander von Chrus, Darius und Artazerzes erzählt, ist jedenfalls, daß der Juletztgenannte Artazerzes I. (465–424) ist; denn er nimmt zwischen Esr 6 und 7 schwerlich einen Zeitabstand von fast 120 Jahren an. | 5 So urteilte schon W. Bousset, die Religion des Judentums 1903, S. 139.

### § 65. Die heilige Geschichte (Pg)

Die alte volkstümliche Sagen= und Geschichtsüberlieserung war bereits durch den Elohisten in geistlichem Sinne umgearbeitet worden; später hatte der deuteronomistische Redaktor des jehovistischen Geschichtsbuches den alten Aberlieserungsstoff, soweit er ihn nicht einsach strich, zwar ziemlich konservativ weitergegeben, aber dabei sein strenges Verdikt über die vergangene Zeit des Abfalls ausgesprochen. Jeht, etwa in der zweiten hälfte des 5. Ihrh.s¹), wurde durch Pg eine neue Darstellung der Geschichte von der Schöpfung bis zum Einzuge in Kanaan gegeben²), welche die überlieserung

radikal umformte und ein reines Idealbild der Vergangenheit zeichnete. Diese neue Geschichtsdarstellung ist nicht mehr Aufzeichnung mündlicher Dolkssage, sondern gelehrte Arbeit der Schule, für die die Vergangenheit Ifraels die besondere Geschichte der göttlichen Offenbarung ist. Der Gott des Verfassers ist der Eine erhabene Gott der Welt, der Schöpfer und herr aller Dinge, der heilige, deffen heiligtum von allem Profanen geschieden ist, der nur noch im Lichtglange seiner "herrlichkeit"3) sich dem Dolke naht, aber nur durch Moses Mittlerschaft zum Dolke redet. Die Weltgeschichte, deren Cenker er ist, verläuft in großen Perioden, Stufen der göttlichen Offenbarung4), die in Mose ihren Abschluß findet. Der Verfasser kennt das ältere Geschichtsbuch ), will es aber durch seine heilige Geschichte ersetzen. Zu diesem Zwecke ist er genötigt, fast die gesamte Dätersage radikal zu streichen, por allem die Sagen von Jakob und Joseph; sein Heiliger ist Abraham, der Vater der Beschneidung. Das eigentliche Thema seiner Darstellung ist die ideale Zeit Moses: alle die wundersamen Ereignisse jener Zeit, in Agnpten und in der Wuste, die Einsetzung des Pasach, der Bau der Wohnung Gottes in der Wuste<sup>6</sup>), die ein Refler des salomonischen Tempels ist, die Einsetzung der hierarchie?) mit dem hohenpriester Aaron an der Spige, dem Dorbilde des monarchischen hobenpriesters der nacherilischen Zeit. Dor Mose gibt es keinen legitimen Kult, also überhaupt keinen Kult der frommen Urväter und Patriarchen. Neben der Frage des rechten Kultes spielen auch andere gesetzliche Themata in die Darstellung hinein; por allem wird polemisiert gegen Mischen, Sabbatschändung, Anmagung priesterlicher Rechte durch Caien, also lauter Fragen, die im 5. Ihrh. die Judenschaft bewegten.

teuchs ansah, ist heute allmählich überwunden durch die von Reuß (1834) zuerst gefundene und von Wellhausen überzeugend begründete Erkenntnis, daß P nachzezischene und von Wellhausen überzeugend begründete Erkenntnis, daß P nachzezisch ist. Man bezeichnet diese Quelle meistens als "Priesteredoer", in der Ansahme, daß die Erzählung der Quelle meistens als "Priesteredoer", in der Ansahme, daß die Erzählung der Quelle eigentlich nur der dürstige Rahmen sür ihren gesetzlichen Kern sei. Man hat aber neuerdings immer mehr erkannt, daß gerade die eigentlich gesetzlichen Partien der Quelle durchweg süngere Wucherungen sind und daß die Quelle selbst ursprünglich ein eigentliches Geschichtsbuch ist. Man unterscheidet daher dies Geschichtsbuch als die Grundschrift (Pg) von den gesetzlichen Einlagen, die teils älter (Ph: Heiligkeitsgeset, vgl. § 61), teils jünger (Ps: allgemeine Chiffre für alle späteren Nachträge) sind. Die bestiebte Identifizierung von Pg (oder Pg + Ph) mit dem Gesetzbuch Esras scheitert schon daran, daß Esras Buch überhaupt kein Geschichtsbuch, sondern ein Gesetzist (Neh 8, 2. 14; vgl. Esr 7, 12. 14. 21. 25). Pg ist jünger als das Deuteronomium und das heiligkeitsgest; sein Einsstit von Pg, der sich auf die Bücher Gen bis Jos verteilt, ist etwa folgender: Gen: Schöpfung. Urväter. Sintslut und Bund mit Noah. Dölkertasel. Semiten. Abrahams Wanderung nach Kanaan. Trennung von Cot. Imaels Geburt. Bund mit Abrahams Wanderung nach Kanaan. Trennung von Cot. Imaels Geburt. Bund mit Abrahams Wanderung nach Kanaan. Trennung von Lot. Imaels Geburt. Bund mit Abrahams Todeph. Er: Bedrückung in Ägypten. Berufung Moses. Wunder Moses in Ägapten. Päsach und Auszug. Durchzug durchs Schilfmeer. Manna und Wachten. Ankunst am Sinai. Anweisung zum Bau der Wohnung Gottes. Ihre Ansertigung und Einrichtung. Lev: Karons erste Opfer. Nadab und Abihu.

Priesterum Cleazars und Itamars. Num: Musterung des Volkes und Cagersordnung. Die Wolkensäule und der Ausbruch vom Sinai. Kundschafter. Rotte Korachs. Das Murren der Gemeinde. Wasser sließt aus dem Felsen. Aarons Tod. Stationen die Moad. Wohnsige der ostjordanischen Stämme. Anweisung zur Verteilung Kanaans. Freistädte. Dt: Moses Tod. Jos: Überschreitung des Jordans. Das Päsach im Gilgal. Die Verteilung des Candes. | 3 Die Vorstellung von der "Herrlichkeit" Jahres sindet sich zuerst Ex 33, 18ss. (JEs) und Dt 5, 21 (vgl. von Gall, Die Herrlichkeit Gottes, S. 15). Ich halte es nicht sür unmöglich, daß sie erst unter dem Einsluß der analogen persischen Vorstellung von der "Herrlichkeit" (xvardna) entstanden ist. | 4 Die vier Perioden der Geschichte beginnen mit Adam, Noah, Abraham, Moses. Ihnen entsprechen z. T. die verschiedenen Gottesnamen, die ossendan, Moses. Ihnen entsprechen z. T. die verschiedenen Gottesnamen, die ossendan, Moses. Ihnen entsprechen z. T. die verschiedenen Gottesnamen, die ossendan, Moses. Ihnen entsprechen z. T. die verschiedenen Gottesnamen, die ossendam, Moses. Ihnen entsprechen z. T. die verschiedenen Gottesnamen, die ossendam, Moses. Ihnen entsprechen z. T. die verschiedenen Gottesnamen, die ossendam, Moses. Ihnen den der Abraham die seducte des verschiedes der welten der verschiedes der wießen der verschiedes der wießen der verschiedes der Ph. Ossenbarungszelt, "Stiftshütte"), die zwar an das alte Orakelzelt anknüpst, ist doch in der Art, wie Pg sie darstellt, reine Phantasie. I Der Klerus ist auch bei Pg der "Stämm Cevi". Die Priestersunktionen sind den "Söhnen Karons", nämlich Eleazar (d. h. den Sadokiden) und Itamar (einigen anderen Geschlechtern) vorbehalten, während die gewöhnlichen Ceviten die niederen Tempeldienste zu leisten haben.

#### § 66. Die Ausgestaltung der Hierokratie

Der starke Einfluß der Priesterschaft auf Leben und Tradition, der bis in die Zeit des judaischen Königtums gurückreicht und der beim Elobisten und in der deuteronomistischen Literatur gesteigert hervortritt, erreichte seine höhe in der hierokratie 1) der Perserzeit. Seit dem Untergang des Königtums war die Verfassung der Judengemeinden in Jerusalem wie auch anderwärts die alte patriarchalisch-aristokratische, d. h. an der Spize stand überall als Behörde ein Rat der Altesten (Gerusia, Senat), der sich aus den häuptern der Geschlechter zusammensetzte 2). In Jerusalem hat sich der Charakter dieser von haus aus durchaus weltlichen Behörde seit Ausgang des 5. Ihrh.s allmählich gewandelt, indem die Vertreter der Priesterschaft mehr und mehr den Vorrang vor den Caien gewannen3). Es bildete sich eine nach Rangklassen abgestufte hierarcie4), die ihre personliche Zuspigung in der Gestalt des monarchischen hohenpriesters fand 5). Indem aber der Tempel von Jerusalem eine immer größere und schließlich alles überragende Bedeutung in der Judenschaft gewann b, steigerte sich auch die Bedeutung des Hohenpriesters, welcher nun immer mehr zum geistlichen Oberhaupt der gesamten Judenschaft in Judaa und in der Diaspora wurde. In seiner einzigartigen Stellung und Sunktion?) erreichte die Tendeng der judischen Kirchenverfassung nach Zentralisierung und Uniformierung ihre Vollendung.

<sup>1</sup> Das hiermit gleichbedeutende Wort "Theokratie" (Gottesherrschaft) findet sich zuest bei Josephus c. Ap. II 165 und wird dort als ein gezwungener Ausdruck bezeichnet. | 2 Die Ältesten Joel 1, 2. 14; Esr 5, 5 ff.; heß 8, 1 (in Babylonien). Die Vorsteher (segānīm) Neh 2, 16; 4, 8. 13; 5, 7. 17; 13, 11; an der Spitze dieser Behörde stand ein Präsident, vgl. Pap. Sachau I 18: Ostani. Diese aristokratische Derfassung hat Jerusalem auch später in hellenistischer Zeit behalten, als viele hellenistische Städte in Syrien eine demokratische Versassung (mit einer vom Volke gewählten βουλή) erhielten. Den Namen Synedrion (— Gerichtshof) hat dieser Ältestenrat erst in römischer Zeit bekommen (Jos. ant. XIV 167 ff. vgl. Pj Sal 4, 1).

3 Noch Esr 2, 2b ff. (etwa um 400) werden in einer offiziellen Liste die Laien vor dem Klerus genannt; vgl. Hagg 1, 12. 14; 2, 2. 4, wo Serubbabel vor Josua genannt ist. In den Pappri aus Elephantine (Pap. Sachau I 18) dagegen rangiert bereits der Klerus vor den Laien; ebenso Er 8, 2 st., 10, 18 st. 4 Wäh-rend früher Priester und Ceviten ("der Stamm Levi", "die Söhne Levis", "die levitischen Priester") identische Begriffe waren, bildet sich jest (zuerst bei hef 44, 10ff.) ein Rangunterschied innerhalb der Ceviten, von denen die Sohne sadoks allein das Priesteramt, die übrigen nur den niederen Tempeldienst ausüben sollen. Die weitere Folge ist dann, daß die Bezeichnung "Ceviten" sortan bei P, Esr 2, 40 und Chron. nur noch für die niederen Kleriker gebraucht wird (vgl. "die Priester und die Ceviten"). — Esr 2, 61–63 (vgl. dazu Neh 3, 4. 21 und Chron I 24, 10; Esr 8, 33) sehrt, daß die Frage des Priesterrechtes nicht ohne Kämpse erledigt worden ist; die Söhne Sadoks konnten es auf die Dauer nicht verhindern, daß auch andere Geschlechter ihre Ansprücke auf die Priesterstellung behaupteten; Pg, welcher dem Ackron zwei zum Priestertum berechtigte Söhne Eleazar und Itamar gibt, zeigt, daß zu seiner Zeit neben den Sadokiden (— Eleazar auch andere Geschlechter (— Itamar) Priester waren. — Die materiellen Vorteile der Priesterstellung die schan früher nicht gering gewesen waren steigerten sich im der Priefterstellung, die icon früher nicht gering gewesen waren, steigerten sich im Caufe der Zeit immer mehr; nach der Theorie des Gesetzes sollen die Priester sogar Eigentümer gahlreicher Ortschaften sein. Auch der niedere Klerus (die Ceviten) hatte nicht unbeträchtliche Einnahmen. Die Solge davon war, daß die um 400 noch nicht zum levitischen Klerus gehörigen Tempelmusiker und Tempelwächter (die Tempelsklaven waren trog hef 44, 9 legitimiert worden) am Ende auch nach dem Rang der Leviten strebten und diesen in der Folgezeit auch wirklich erlangten; ja die Tempelsänger haben es im 1. Ihrh. n. Chr. sogezeit aus wirking eriangen, sa bie Tempelsänger haben es im 1. Ihrh. n. Chr. sogen durchgeset, daß sie das priesterliche Bysuskleid tragen durften (Jos. ant. XX 216 ff.). **5** Einen Oberpriester gab es natürlich schon am vorezilischen Tempel (I Kön 25, 18) und ebenso am Tempel Serubbabels, aber er war nur primus inter pares, Chef des Priesterkollegiums (Lev 21, 10; Neh 3, 1; Pap. Sachau I 18 vgl. hagg 2, 11; Sach 7, 3). Erst bei Pg erhebt sich Aaron als hoherpriester zu einer die andern Priester überzichten ist sondern Driester überzichten ist sondern Driester überzichten ist sondern Priester überzichten ist sondern Driester überzichten ist sondern Priester überzichten ist sondern vielen ist aus einer die andern Priester überzichten ist sondern Priester überzichten Prieste ragenden, einzigartigen Stellung. Dieser hohepriester ist fortan nicht Oberpriester am jerusalemer Cempel, sondern das geistliche Oberhaupt der gesamten Judenschaft. Die Konsequenz ist, daß die jüdische Gemeinschaft, obwohl der Rasse und Abstammung nach tatfächlich zumeist aus wirklichen Juden bestehend, doch fortan grundsäglich nicht mehr Nation, sondern Gemeinde (Konfession, Kirche) ist, zu der auch Fremde (Proselnten, gērīm) übertreten können. — Von den Hohenpriestern der Perserzeit find uns außer Josua ben Josadak um 520 (hagg 1, 12, 14; 2, 2, 4; Sach 3) nur folgende bekannt: Jojakim (Neh 12, 12), Eljaschib um 446 (Neh 3, 1), dessen Söhne Jojada vor 433 (Neh 13, 28) und Jochanan um 410 (Pap. Sachau I 18 vgl. Neh 12, 33; Esr 10, 6; Jos. ant. XI 297 ff.: er ermordete nach dem Tode Jojada's um des Amtes willen seinen Bruder Jeschua im Tempel), Jaddua' (Neh 12, 11. 22; Jos. ant. XI 302 st.). Der letztere lebte unter Darius II. (423–404). Um 400 reißt die jüdische Tradition gänzlich ab. | 6 Daß dieser Vorrang des jerusalemer Heiligtums sich nicht ohne gewisse Reibungen durchgesetzt hat, läßt sich vermuten. Bezeichnend ist die abschnende haltung des hohenpriesters Jochanan 410 gegenüber dem Gestucken der Charlesting (8, 67). Die Eritage des Schamiticken Tempse zus dem Gegenüber Elephantiner (§ 63). Die Eristenz des sichemitischen Tempels auf dem Garigim haben die Jerusalemer stets als Konkurrenz aufgefaßt, und diese Eifersucht führte schließlich im Jahre 128 zur Zerstörung jenes Tempels durch Hyrkan I. (vgl. § 76 Anm. 7). | 7 Nur am Versöhnungstage (am 10. VII., vgl. Lev 16; 23, 26 f.) durste der hohepriester das Allerheiligste betreten.

#### § 67. Der Tempelkultus

Der Tempel Serubbabels stand nach dem Urteil der Juden an Herrlichkeit weit zurück hinter dem alten Tempel Salomos<sup>1</sup>). Im Cause der Zeit aber muß er doch als das Zentralheiligtum der Judenschaft ziemlich prächtig ausgestattet worden sein<sup>2</sup>). In der detaillierten Beschreibung des "Offenbarungszeltes" und seiner Geräte, die Ex 35 — 40, Num 8,1 — 4 in den Zusammenhang der mosaischen Gesetze eingesügt ist, haben wir ein idealisiertes Spiegesbild des späteren Tempels. Auch neue Geräte, wie der für das Weihrauchopfer bestimmte goldene Räucheraltar und das als Waschpapparat der Priester dienende eherne Becken, gehören erst dieser Zeit an.

Der Opferkult steigerte sich immer gewaltiger, besonders durch die gleichfalls erst der späteren Perserzeit angehörige Einrichtung des sog. Tamid, des täglichen Brandopfers Morgens und Abends, wodurch das Seuer auf dem Altar nie mehr erlosch 3). Berechnet man die Menge der jährlichen Opfer, so ergeben sich, abgesehen von der unbeschränkten Jahl der Privat= opfer, allein an obligatorischen Gemeindeopfern folgende Summen: 1093 Cammer, 113 Sarren, 37 Widder, 32 Bocke, dazu 150,6 Epha (= 5487,861) Seinmehl, 342,08 hin (= 2076,431) Wein und ebensoviel OI4). Dieser ungeheuere Aufschwung des Opferkultes, besonders der Darbringung blutiger Opfer, erwuchs aus dem gesteigerten Bedürfnis nach Suhne und dem die gange frommigkeit der Zeit beherrschenden Gefühl religiöser Schuld. Der Zweck der Kulthandlungen war fortan in erster Linie "zu sühnen". Ihren höhepunkt erreichten diese Sühnezeremonien an dem großen Versöhnungstage (Lev 16; 23, 26 ff.)<sup>5</sup>); nur an diesem einen Tage des Jahres durste die allerheiligste Person das Allerheiligste betreten. Der Steigerung des Kultes entsprach die Steigerung des heiligkeitsbegriffs, der gerade in den jungeren Teilen der Priefterschrift immer stärker mechanisiert erscheint, indem hier die heiligkeit auch unbelebter Dinge immer mehr betont wird. Außerdem wurde die Weihe des Kultes erhöht durch eine immer reichere Ausgestaltung der Tempelmusik und der liturgifden Dichtung, in deren Sormen sich vielfach ein Einflug babylonischer, teilweise auch ägyptischer Kultdichtung verrät.

Außerordentlich waren die Leistungen der Laien für diesen Kult: außer der Kopfsteuer von <sup>1</sup>/<sub>3</sub> Schäkäl<sup>6</sup>) gab es bestimmte Lieferungen an Holz, Öl, Spezereien u.a.; dazu kam eine Menge anderer, immer mehr differenzierter Abgaben: Zehnt, Erstlinge u. dgl., welche dem Klerus zustanden<sup>7</sup>).

Indem der Kult immer strenger zentralisiert und vorwiegend Sache der Priester wurde, schränkte sich die kultische Betätigung der Caien wesentlich ein. Indes bestanden doch die Privatopser der Caien sort, und zwar vor allem in der Form der mit einer Opsermahlzeit verbundenen Schlachtopser<sup>8</sup>). Bei der Opserhandlung umschritten die Darbringer unter seierlichen Gesängen den Altar<sup>9</sup>). Auch während der Opsermahlzeit, bei der der Darbringer den Cibationsbecher erhob<sup>10</sup>), wurden religiöse Dankpsalmen gesungen, in denen der Sänger von seiner Not und des Gottes hilse sang<sup>11</sup>) und die anderen Festteilnehmer aus seinen Ersahrungen herzaus belehrte<sup>12</sup>). Ebenso trug man, wenn man in Not, Krankheit oder Bedrängnis war, Bittz und Klagegebete dem Gotte vor<sup>13</sup>), und auch die regelmäßige Übung des Gebetes im Tempel ist bezeugt<sup>14</sup>). Das alles hatte freisich praktische Bedeutung vor allem für die, die in Jerusalem oder nicht allzuweit davon wohnten. Für den Diasporajuden war die Wallsahrt

nach Jerusalem ein seltenes Ereignis im Ceben<sup>15</sup>). Wenn trozdem Wallschrten so viel bezeugt sind, so beweisen sie die Bedeutung, die der Tempelkult hatte, und zugleich die Anhänglichkeit der Judenschaft an die heilige Stätte. Die ganze Psalmenliteratur, und gerade auch die von Diasporaziuden gedichtete<sup>16</sup>), ist voll von Zeugnissen für die Liebe zum Tempel<sup>17</sup>), von Begeisterung sür die Schönheit seiner Feste und Prozessionen<sup>18</sup>). Trozdes Glaubens an den himmlischen Wohnort Jahves galt doch der Tempel als der irdische Wohnsitz des Gottes<sup>19</sup>); dort sühlte sich der Fromme in der göttlichen Nähe<sup>20</sup>); dort schaute er das Antlitz Jahves<sup>21</sup>), dort wohnte der Name Jahves<sup>22</sup>), und auch der Fernwohnende richtete dorthin sein Gebet<sup>23</sup>). So wob sich ein Nimbus um die weihevolle Stätte, von der alle geistlichen und materiellen Segnungen auszussiegen schienen<sup>24</sup>).

1 hagg 2, 3. 6 f.; Esr 3, 12. | 2 In dem Briefe des Arifteas (84 ff.) wird eine, vielleicht auf hekataios (Anfang des 3. Ihrh.s) zurückgehende begeisterte Beschreibung des Tempels gegeben. Auch die Pilgerlieder im Psalter reden in hohen Tönen von seiner Schönheit. | 3 Vermutlich entstand diese Institution des ewigen Seuers unter iranischem Einfluß. | 4 Die Berechnung nach Bertholet. | 5 Dieser Versöhnungstag ist jedenfalls erst eine Einrichtung der Perserzeit, doch ist aus Neh 8 kaum Genaueres über die Zeit seiner Einführung zu erschließen. Denn daß er dort zwischen der Neujahrsseier (1. VII.) und der Caubhüttenseier (15.—22. VII.) nicht erwähnt wird, begreift sich einsach aus der Absicht des chronistischen Erzählers, der sein Werk hier mit reinen Freudentönen ausklingen lassen wollte. Neh 9 ist nachchronistisch; seine Bußseier am 24. VII. hat mit dem Versöhnungstage nichts zu tun. **6** So nach persischem Münzsuße. **7** Auch hier hat die priesterliche Kasuistik immer neue Abgaben erfunden; so forderte man am Ende verschiedene Schnte: 1. die Abgabe an die Eeviten, 2. den Sehnt zur Opfersmahlzeit hzw. im dritten Jahre zur Liebesgabe, ja in Cob 1, 6–8 wird sogar dieser letztere als "dritter Jehnt" besonders gezählt. | 8 Zäbah \*selāmīm. In Lev 7, 11–21 werden diese Schlachts oder Mahlopfer unterschieden als Dankopfer Lev 7, 11–21 werden diese Schlachts oder Mahlopfer unterschieden als Dankopfer (tōdā), Gelübdeopfer (nädär), und freiwillige Opfer (nedābā), ohne daß der Unterschied des ersteren von den zwei anderen ganz klar würde. Don Privatsopfern ist in den Psalmen oft die Rede (Ps 4, 6; 27, 6; 54, 8; 56, 13; 61, 6. 9; 65, 2; 66, 13–15; 76, 12; vgl. Prov 15, 8; 20, 25; 21, 27). Für den Caien kamen außer diesen Opfern noch 'āšām und hattāt in Betracht (vgl. § 32 Anm. 3). | Dp 26, 6. | 10 ps 116, 13. | 11 die Sitte ist sehr oft bezeugt (Ps 5, 12; 9, 15; 26, 7; 33, 1–3; 42, 6. 12; 43, 4f.; 48, 10; 51, 16f.; 54, 8; 69, 31; 71, 22f.); Beispiele solcher Danklieder Ps 27, 1–6; 30; Jona 2, 3–10 u.a. Man nennt das Cied gern "ein neues Cied" (Ps 33, 3; 40, 4), d. h. wohl ursprüngslich ein nicht nach dem Formular im Ritualbuch gesungenes, sondern neu gedichtetes Cied; man singt es im Kreis der Opfergesellschaft (22, 23, 26; 26, 12; 35, 18; 40, 10f.; 52, 11). Das Singen des "Dankes" wird sür dür die Caien allmählich so sehr die Hauptsache, daß das Opfer an Bedeutung aanz zurücktritt (val. Di 40, 7 40, 107.; 52, 11). Das Singen des "Dankes" wird für die Laien allmählich so sehr die Hauptsäche, daß das Opfer an Bedeutung ganz zurücktritt (vgl. Pf 40, 7. 10f.; 50, 14. 23; 51, 18; 69, 32; 141, 2; Prov 21, 3): Jahve hat kein Gefallen an Opfern; Dank ist besser als Opfer, ist das rechte gottwohlgefällige Opfer. | 12 Pf 34, 12; 51, 15; 66, 16. | 13 Beispiele von Bitts und Klagegebeten: 3. 5. 6. 7. 10. 13. 17. 22. 25. 26. 27, 7ff. 28. 35. 38. 39. 41. 42f. 51. 55. 57. 59. 64. 69. 88 usw.; Jes 38, 10-20. Die Bezeichnung der Frommen als der "Elenden", "Armen" usw., die in der religiösen Literatur dieser Teit sehr häusig ist, stammt wohl aus dem traditionellen Wortschaft dieser Klagegebete, in denen es zum Stil gehört, sich der Gottheit gegenüber als elend und schwach darzustellen und dadurch ihr Mitsteld zu erregen. Die Bezeichnung besach nicht, daß die Frommen der Viglmens ihr Mitleid zu erregen. Die Bezeichnung besagt nicht, daß die Frommen der Psalmendichtung gewöhnlich arme Ceute gewesen waren. Ebenso stereotyp treten als Staffage in diesen Gebetsliedern die "Übeltäter", die "Seinde" auf, die über den von Jahre

verlassenen Kranken und Ceidenden spotten, und die als Lügner, Gottlose, Gottesseugner usw. gescholten werden. Wie die babylonische Psalmendichtung zeigt, sind diese "Übeltäter" ursprünglich die Zauberer und Hexenmeister, die die Krankheit versursacht haben (vgl. S. Mowinckel, Psalmenstudien I, 1921). | 14 ps. 4.8; 28, 2. | 15 ps. 122, 1f. | 16 vgl. ps. 18, 18; 184, 8; 122, 1f. | 17 vgl. ps. 15, 5; 15, 1; 23, 6; 24, 3; 26, 8; 27, 4; 43, 3; 48, 3; 52, 10; 55, 15; 61, 5; 63, 3; 65, 5; 69, 10; 84, 2.5. 11. | 18 vgl. ps. 26, 6; 30, 12; 42, 5; 68, 25 ff.; 118, 27. | 19 ps. 3, 5; 9, 12; 14, 7; 20, 3; 46, 5f.; 65, 2. | 20 ps. 73, 28. | 21 ps. 17, 15; 42, 3. | 22 3. B. Dt. 12, 11 u. oft. | 23 ps. 121, 1; I kön 8, 44. 48; vgl. Dan 6, 11; Tob 3, 11; III Esr 4, 58. | 24 vgl. ps. 46, 5; 65, 5.

#### § 68. Rituelle Bräuche

Mit der Steigerung des religiösen Eifers steigerte sich im Judentum, wie in anderen Religionen1), auch die Wertschätzung der außerlichen Riten; ihre peinliche Beobachtung erschien um so wichtiger, je mehr sich die Religionen des Reiches im allgemeinen in ihren Vorstellungen gegeneinander ausgeglichen hatten. Altertümliche, vielfach längst obsolet gewordene Bräuche wurden zu neuem Leben erweckt und durch das Gesetz sanktioniert. Dor allem gewann jest die Beschneidung eine porber gang unbekannte Bedeutung; sie war fortan das Abzeichen der Juden und Bedingung für die Zugehörigkeit zur Jahvereligion2). Wie hier, so wurden auch sonst Bräuche von ursprünglich zauberischem Sinn jetzt Vorschrift, so das Tragen der Quaften an den Gewandzipfeln, alten Amuletten, die zu Zeichen der Erinnerung an das Gesetz umgedeutet wurden (Num 15, 37 - 41; vgl. Matth 23, 5), oder der Gebrauch der Gebetsriemen (tefillin), welche noch in Matth 23, 5 als "Schuhmittel" bezeichnet werden. Ahnliche altertumliche Bräuche wurden konserviert 3. B. in der Austreibung des Sündenbocks (Lev 16), in der Verwendung des fluchwassers (Num 5, 11-31) oder der Asche der roten Kuh (Num 19). Am bedeutungsvollsten für das praktische Leben wurden die mannigfaltigen Reinheits= und Speiseriten, welche eine peinliche Kasuistik genau differenzierte3), und daneben vor allem die Sitte der Sabbatruhe. Der Sabbat, ursprünglich der Tag der Dollmondfeier und ein Gegenstück zur Neumondfeier, erscheint erst seit dem 6./5. Ihrh. mit dem für die Arbeitsruhe bestimmten 7. Tage kombiniert 4) und wird fortan ein eigentümliches Merkmal der jüdischen Religion. Dabei wird der Begriff der Rube, die in der alteren Gesetzgebung nur als Rube von der gewöhnlichen Werktagsarbeit verstanden ift, mehr und mehr zum Begriff einer absoluten Ruhe gesteigert 5). Auch an den großen Festtagen wurde Sabbatruhe obligatorisch, und zwar am 1. und 7. Tage des Maggenfestes, am Erntefest, am Neujahrstage, am Dersöhnungstage und am 1. und 8. Caubhüttentage. Dabei wurde eine leichtere und eine gang strenge Sabbat= ruhe unterschieden, erstere 3. B. an den genannten Tagen des Maggenfestes. lettere an den wöchentlichen Sabbaten. Wie lebendig die Sabbatidee war, zeigt sich auch in der Einrichtung des Sabbatjahres, welches trop aller praktischen Schwierigkeiten wirklich beobachtet worden ist 6), ja ein jungerer Theoretiker (in Cev 25) verstieg sich sogar zu der Forderung des sog. Jobeljahres, d. h. des 50. Jahres, in welchem der Grund und Boden jedesmal an seinen ursprünglichen Eigentümer zurüchfallen sollte. Durch die Sabbatruhe erhielten die religiösen Feste durchweg ein seierlich-ernstes Gepräge; nur einzelne Bräuche erinnerten noch an ihren alten naturwüchsigen Charakter. Dor allem erhielt sich die häusliche Päsachseier, bei der sich die Familie abends zur Festmahlzeit versammelte; am Mazzenseste ah man ungesäuerte Kuchen, während aller Sauerteig aus dem Hause verschwinden mußte; zum Herbsteste erzichtete man Laubhütten, in denen man gemeinsame Mahlzeiten einnahm 7), und trug Palmzweige und Ittronen 8).

Alle derartigen rituellen Bräuche konnten unabhängig vom jerusalemer Tempel, d. h. auch in der Diaspora, geübt werden und ihre eifrige Pflege hat die allmähliche Coslösung der Religion vom Opferkulte vorbereitet.

1 So kam damals bei den Ägnptern der längst absurd gewordene Tierdienst uneuer Blüte. | 2 Die Beschneidung wurde sedoch nicht mehr als Pubertätsritus, sondern in der milderen Form der Kinderbeschneidung (am 8. Tage) vollzogen (Lev 12, 3; Gen 17, 10ff.). Pg (Gen 17) betrachtet sie als Zeichen des Bundes mit Abraham und seinen Nachkommen; Gen 17, 23–27 (vielleicht Ps) stellt freilich self, daß die Beschneidung (im 13. Jahre) nicht nur südische, sondern auch ismaelitische Sitte war. Die Beschneidung war Bedingung für die Teilnahme am Jahvekult, 3. B. am päsachmahle (Ex 12, 43ff.). | 3 Als unrein galt Aussatz (Lev 13. 14), Menstruation und dgl. (Lev 15. 12), Leichen (Num 19) und das Fleisch bestimmter Tiere (Verzeichnisse derselben Dt 14, 4ff.; Lev 11). Den Griechen und Kömern, die den Schweinebraten sehr schäten, siel später besonders die Scheu der Juden vor dem Schweinestaten sehr schäten, siel später besonders die sehe der Juden vor dem Schweinestaten sehr schweinestaten sehr schweinestaten sehr schweinestaten. Dilker des Orients (Ägnpter, Äthiopier, Barkäer, Kaaber, Sprer, viele Kleinasiaten, auch Inder) das Schwein gleichsalls verabscheuten. ADzl. oben § 33 Anm. 9–11. Der Sabbattag als Ruhetag sindet sich in der Gesetz gebung zuerst Ex 20, 8–11 (Dt 5, 12–15), Lev 19, 30; 26, 2; Neh 13, 15ff.; 10, 32; vol. serner Am 8, 5; Jer 17, 20–27; Jes 56, 2ff.; 58, 13; Hes 20, 12ff. | 5 Diese absolute Sabbatruhe wird erst in Ps gesordert. Wie die übertretung anderer Gesetz, so wird auch die Sabbatentweihung sehr streng (mit Todesstrase) bedroht (Ex 31, 14 f.; 35, 2). Was alles am Sabbat verdoten war, lehren bereits süngere Stücke von Ps: Holzsen, (Num 15, 32–36), Seueranzünden (Ex 35, 3), Verlassen sür die Diasporajuden bezeugt durch Plutarch (Sympos. IV 6, 2). | 8 Jos ant. III 245, XIII 372.

# § 69. Moral und Vergeltungsglaube

Neben den rituellen Vorschriften standen die Forderungen der Moral, — auch sie Gebote Jahves. Die priesterliche Tora enthielt außer den kultischen auch moralische Gebote, vor allem solche der humanität gegen die Armen, Tagelöhner, Sklaven, Beisassen, Witwen und Waisen. Jahve gebot die Nächstenliebe (Cev 19, 18), — allerdings ist der Nächste nur der Volkszenosse oder der fremdgeborene Beisasse (Cev 19, 34), nicht der Ausländer (Ot 15, 3; 23, 21). Moralisches Verhalten gilt den Psalmdichtern als Bedingung für die Teilnahme am Dienste Jahves (Ps 5, 5ff.; 15, 2 – 5; 24, 3f.; 40, 7f.).

Ein genaueres Bild von den sittlichen Anschauungen der späteren Perserzeit gibt besonders die ältere Spruchliteratur. Da ist viel die Rede von strenger Erziehung der Kinder, Ehrbarkeit des Weibes, Fleiß bei der Arbeit, Barmherzigkeit gegen die Armen; da wird gewarnt vor Bestechlich-

keit und ungerechter Justiz, Denunziation und Bedrückung, Betrügerei, Wucher, Zins und ungerechtem Gewinn, hoffart und falschem Vornehmstum. Glück und Wohlstand sind Cohn der Frömmigkeit, aber Reichtum ist doch nicht das höchste Gut. Besser ist Gottessurcht, guter Name, Demut, Weisheit. Das Ideal dieser besonders durch ägnptische Spruchweisheit beeinslußten Spruchliteratur ist der Weise, sein Gegenteil der schwaßende Tor. Im Umgang mit dem Weisen Iernt man rechtes Verhalten (Prov 13, 14; 15, 12. 31; vgl. 16, 20).

Der Inhalt der moralischen Sorderungen bezieht sich fast immer auf das praktische handeln; eine davon absehende Beurteilung der reinen Gesinnung und des persönlichen Charakters fehlt noch fast ganz. Deshalb kann auch rein äußerlich unterschieden werden zwischen den "Gerechten" und den "Bosen", den "Übeltätern". Über die Motive gum guten handeln urteilt man, wie überall da, wo man anfängt, über derlei Fragen zu reflektieren, naiv eudämonistisch 1). Jahre belohnt den Guten, straft den Bosen. Strafe der Unmoral ist plöglicher Tod, Krankheit, Derarmung, Schande und Spott; Cohn der Tugend Bewahrung vor all solchem übel, langes Ceben, Gesundheit, Nachkommenschaft, Wohlstand, Ansehen bei Cebzeiten und ehrenvolles Gedächtnis nach dem Tode. Die ältere Zeit redete noch von einer Ahndung der Sünde an Kindern und Kindeskindern, von Belohnung auch der Nachkommen bis ins tausendste Glied (Ex 20, 5f. = Dt 5, 9f.); die Jüngeren vertreten den reinen Individualismus (hef 18), und an dies Dogma individueller göttlicher Vergeltung glaubt das Judentum mit großer Zuversicht: Glück ist Cohn der Tugend, Leiden ist Strafe Gottes2). Die Psalmbichter sind im allgemeinen erfüllt vom Bewußtsein ihrer Frommigkeit und Gerechtigkeit3). Trifft den Frommen dennoch ein Unglück, so sieht er darin eine Strafe für ältere Sünden der Jugendzeit oder unbewußt begangene Sünden4). Dann hört man wohl auch Worte harter Selbstanklage<sup>5</sup>), auch den hinweis auf die allgemeine menschliche Schwäche zum Sündigen<sup>6</sup>). Um Jahves Gnade wiederzugewinnen, ist es nötig, die Sünde zu bekennen?) und sich von Gott belehren zu lassen 8). Schwerere Bedenken bemächtigen sich des Frommen beim Anblick des Glückes der Gottlosen 9). Im allgemeinen hilft ihm der Glaube, daß dies Glück bald ein plögliches Ende nehmen werde. Auch tröstet ihn die eschatologische Hoffnung auf den Untergang aller Seinde Jahves, auch der Gottlosen in der Gemeinde 10).

Abseits von der breiten Straße geht der grübelnde Versasser des hiobzgedichtes. In, der tiessinnigste Denker des jüdischen Altertums. In Dialogen voll dichterischer Kraft und kühner Gedanken behandelt auch er das Problem des menschlichen Leidens und der göttlichen Gerechtigkeit. Aber er bekämpft leidenschaftlich den Dogmatismus des Vergeltungsglaubens, der in allem Leiden nur Straße für Sünden und erzieherische Züchtigung sieht. Er täuscht sich nicht darüber, daß aller Theorie zum Troz das Glück dem Bösen oft hold bleibt, während der Unschuldige nicht selten bis an sein Ende leiden muß. Mit einem anklagenden Warum? tritt er, ein Anwalt der gequälten Menschleit, vor Gott und fordert Antwort. Aber Gott, der ihm

im Wetter erscheint, weist seine Frage hoheitsvoll zurück: Kein Sterblicher darf den weisen Schöpfer aller Dinge zur Rechenschaft ziehen. Und hiod beugt sich unter dies Urteil. Die Frage nach dem Sinn des Leidens bleibt unbeantwortet, und muß es bleiben. Hiod leidet — das ist die Tragik des menschlichen Cebens — wirklich unschuldig, und dennoch bleibt das Weltregiment Gottes in all seiner Erhabenheit und Schönheit bestehen. In diesem Gedanken sindet der Dichter die innere Bestreiung. Über den erschütternden Eindruck, den das Bild des ohne Schuld durch entsetzliches Unheil gebrochenen hiod weckt, erhebt ihn sein frommer, durch die Rätsel und Widersprüche des Daseins nur bestärkter Glaube an die Macht der Gottsheit, an die menschliche Schwäche und Beschränktheit nicht heranreichen, mit der kein Mensch rechten kann 12).

Den Gedanken an eine Dergeltung nach dem Tode weist der Hiobsdichter von sich. Dieser ist auch sonst dem Judentum der Perserzeit im allgemeinen noch durchaus fremd. Ein Leben nach dem Tode gibt es nicht. Der Hades ist ein Land des Todesschlases, des Vergessens, der Nimmerswiederkehr<sup>13</sup>). Erst gegen Ende der Perserzeit oder vielleicht noch etwas später tauchen zuerst Gedanken an ein Wiederausseben verstorbener Frommer (Jes 26, 19)<sup>14</sup>) oder gar an eine dereinstige völlige Vernichtung des Todes

(Jes 25, 8) auf 15).

<sup>1</sup> So schon im Dekalog Er 20, 12 und im Deuteronomium Dt 5, 30. | 2 Vertreter dieses Dogmas sind 3. B. die Freunde Hiobs. Ogl. auch Ev. Joh 9, 2. | 3 pj 17, 3-5; 18, 21 fj; 26, 1 fj.; 44, 18; 86, 2. | 4 pj 25, 7; 44, 22; 90, 8. | 5 pj 25, 11. | 6 Keiner ist rein vor Gott Prov 20, 9; hi 14, 4; pj 51, 7. Eine Erhündenlehre, welche die Sündhaftigkeit aus Adams Fall erklärt, ist dieser Zeit noch unsbekannt. | 7 pj 32, 5; 65, 3f. | 8 pj 25, 5; 27, 11; 86, 4. | 9 pj 73. | 10 pj 37, 9f. 22. 28. 34, 38; 73, 18 ff. 27; prov 10, 7. 30; 11, 21. 23. 31; 13, 9; 14, 11; die Frommen werden das Cand besigen pj 25, 13; 37, 9, 11. 22. 28. 34; 69, 37; thr Geschlecht entrinnt Prov 11, 21, thr Zelt wird blühen Prov 14, 11, thr Gedäcktnis bleibt Prov 10, 7. | 11 Als Rahmen seiner Dichtung benutzte der zu Ende der persischen oder zu Ansang der griechischen Zeit lebende Dichter eine Volkserzählung vom geduldigen Hiod, ohne Rücksicht darauf, daß diese mit der Heilung und Wiederherstellung Hiods schleißen er wörtsich zitert aus Paul Wendlands Charakteristik der sophoktleischen Erzählung von seinen eigenen Gedanken sich weit entfernt. | 12 Ich habe hier wörtsich zitert aus Paul Wendlands Charakteristik der sophoktleischen Problemstellung und der Cestalt des Ödipus, um die merkwürdige Parallelität der Problemstellung und der Cestalt des Ödipus, um die merkwürdige Parallelität der Problemstellung und der Cestalt des Ödipus, um die merkwürdige Parallelität der Problemstellung und der Cestalt des Ödipus, um die merkwürdige Parallelität der Problemstellung und der Cestalt des Ödipus, um die merkwürdige Parallelität der Problemstellung und der Cestalt des Ödipus, um die merkwürdige Parallelität der Problemstellung und der Cestalt des Ödipus, um die merkwürdige Parallelität der Problemstellung und der Cestalt des Ödipus, um de den schlichen Dichter zu zeigen. — Spätere jüdische Eeser haben an der Kühnheit des Buckes Anstoße gegen Gott als ein undußersiger Sünder erwiesen; haben schen gegen Gott als ein undußersiger Sünder erwiesen; haben schen p

das ist mythologischer Dichterstil. Auch die Spruchweisheit redet viel von Erweckung vom Tode (Prov 10, 2; 11, 4), Bewahrung des Lebens (Prov 13, 3; 16, 17; 19, 16; 21, 23), überhaupt viel von Ceben und Tod (Prov 10, 16; 11, 19; 12, 28; 19, 23; 21, 21; 22, 4), Weg des Cebens und des Todes (Prov 10, 16; 11, 19; 12, 28; 19, 23; 21, 21; 22, 4), Weg des Cebens und des Todes (Prov 10, 17; 15, 24; 16, 25), Quell des Cebens (P] 36, 10; Prov 10, 11; 13, 14; 14, 27; 16, 22), Baum des Lebens (Prov 11, 30; 13, 12; 15, 4), aber denkt dabei natürlich immer nur an das diesseitige irdische Ceben (vgl. Prov 10, 27; 16, 31; auch 10, 7; 14, 26; 20, 7). Vgl. auch das Aussichen im "Buche der Lebendigen" P] 69, 29. In all diesen dichterischen Bildern spiegelt sich östliche, im besonderen auch iranische Mythologie. In zwei Plalmstellen (P149, 16; 73, 24) haben manche Ausseger (3. B. B. Duhm) den Unsterblichkeitsglauben (Entrückung des Frommen nach dem Tode zu unsterblichen Leben, vgl. zu dieser Vorstellung Gen 5, 24; II Kön 2, 11: Apotheose als Aufsahren zum Wohnsitz der Unsterblichen) sinden wollen; aber diese Deutung ist an beiden Stellen ziemlich unsieher wahrscheinlich meinen auch sie nur die Rettung des Frommen aus Todesgefahr.

14 Ju beachten ist, daß Jes 26, 19 den Gedanken nur als Wunsch ausspricht, und daß nicht von einer allgemeinen Auserstehung, sondern nur von einem Wiederzaussen, deiner Toten" (der Toten Jahves) die Rede ist. Als bloße Beschreibungsglaubens, ist I sam 2, 6 (Dt 32, 39) zu verstehen: "Jahve tötet und macht lebendig, stürzt in den Hades und sührt herauf". Ib Das in Frage kommende Sächen: "er vernichtet den Tod für immer" scheint allerdings erst als Glosse in den Text von Jes 25, 8 hineingekommen zu sein, ist also jünger als der ursprüngliche Zusammenhang dieses an und für sich schon jungen Textes.

#### § 70. Die Gottesvorstellung

Mit dem Untergang des judäischen Staates hatte die Beziehung Jahves zum politischen Gemeinwesen aufgehört; übriggeblieben war, wie bei all den andern Schutzgöttern der im Perserreiche aufgegangenen Nationalstaaten, die allgemeine kosmische Dorstellung einer himmel und Erde umspannenden Macht. Aber dieser Glaube an den Weltzott Jahve hob dessen Beziehung zu Israel, seine besondere Offenbarung an die Väter und Mose nicht auf, sondern steigerte sie im Gegenteil zu dem Gedanken, daß Israels Religion einst Weltreligion werden, daß alle Völker sich ihr einst anschließen würden 1). So entstand eine lebhafte jüdische Propaganda 2): Jahve war der mächtige und gnadenvolle Schützer aller, die ihn bekannten und verehrten, einerlei, ob sie jüdischer Abstammung oder Fremde (Proselnten) waren 3). Das Korrelat des universalen Gottesgedankens war der Individualismus.

So feiert man nun Jahve als den höchsten unter allen Göttern, dem kein Gott gleich ist 4), neben dem alle anderen nichts 5), höchstens ohnmächtige Dämonen sind 6). Jahve ist der himmelsgott 7), der unnahbar in seinem himmlischen Palaste thront 8), der Schöpfer 9) und König 10) der Welt, der herr der ganzen Erde 11), dessen alles sehen 12). Man vermeidet jett vielsach den alten, aus dem Polytheismus stammenden Eigennamen Jahve und gebraucht dafür entweder die bloße Bezeichnung "Gott" 18) oder gewisse Beinamen, wie der höchste 14), der Allmächtige 15) u. ähns. Umgeben ist er, wie ein irdischer herrscher, von den Scharen seiner Diener 16), den "Engeln" (d. h. Boten), die seine Besehle aussühren und ihm Bericht erstatten. Sie üben als Vermittler zwischen dem supranaturalen 17) Gott und den Menschen die mannigsaltigsten Sunktionen aus 18). Allerlei Volks-

vorstellungen von niederen Geistern leben in und neben diesem Engelglauben fort 19). Besondere Bedeutung unter den Dämonengestalten gewann mit der Zeit die Gestalt des "Feindes" (des Satan), der ansangs auch als

Diener Jahres in der Umgebung des Gottes gedacht wurde 20).

Auch sonst erhielten sich mancherlei Dämonenfiguren im Volksglauben <sup>21</sup>). Das entspricht dem immer noch durchaus mythologischen Weltbilde des Judentums. Einheimische und fremde Mythen <sup>22</sup>) klingen durch die Literatur der Zeit hindurch: der Mythus vom Drachenkampf <sup>23</sup>), vom Götterberg im Norden <sup>24</sup>), vom Nabel der Erde <sup>25</sup>), vom Paradies mit dem Lebens baum <sup>26</sup>) und der Lebens <sup>27</sup>) und Weisheitsquelle <sup>28</sup>), vom Urmenschen daselbst <sup>29</sup>), auch allerlei Mythen von Sternen <sup>30</sup>), die nach wie vor als Geisterwesen gelten, von der Sonne als sieghaftem helden <sup>31</sup>), von der Morgenröte als geslügeltem Weib <sup>32</sup>), vom Dogel Phönig <sup>33</sup>) u. a.

<sup>1</sup> Dgl. § 71. | 2 Dgl. 3. B. Jona 1, 16; 3, 5; Ruth 1, 16. | 3 Proselpten Jes 14, 1; Er 12, 44. 48 s.; Rum 9, 14; Pg redet deshalb auch nicht mehr vom "Volke", sondern von der "Gemeinde". | 4 Ps 86, 8; Er 15, 11; Dt 33, 26; kein Gott ist außer ihm Ds 18, 32; Dt 32, 39. | 5 Jer 10, 15 u. a. | 6 Dt 32, 17. Nach Dt 4, 19 hat Jahve die Gestirngötter den übrigen Völkern zugewiesen, während er selber sich Jirael erwählt hat (das spätere Judentum kennt Schußengel der einzelnen Völker Dan 10, 20 s.). | 7 Gen 24, 3. 7; Jona 1, 9; Esr 1, 2; Neh 1, 4. 5; 2, 4. 20 (Dan 2, 18 s. 37. 44; Esr 5, 11 s.; 6, 9 s.; 7, 12. 21. 23). | 8 Ps 11, 4; 18, 7; Mi 1, 2; Hab 2, 20. Die Idee der himmlischen Wohnung Jahves ist die allgemein herrschende Vorstellung, neben der allerdings die von seiner Wohnung auf Ision steht, § 67 Anm. 19. | 9 Seit Deuterojesaia stark betont: Gen 14, 19. 22; Er 20, 11; 31, 17; II Kön 19, 15; Jes 17, 7; 29, 16; Jer 10, 12. 16; 32, 17; 51, 15; Sach 12, 1; Ps 4; 19, 2; 74, 14–17. Die Schöpfung geschah durch das Wort Gottes Gen 1 (Ps 33, 6). | 10 Vgl. § 71 Anm. 15. | 11 Ps 8, 2; 50, 12; 59, 14 usw. | 12 Prov 15, 3. 11; Sach 4, 10. | 13 So Pg, der Redaktor von Ps 42–83, und der Versassen der Hiodochatung. | 14 Gen 14, 18 s.; Rum 24, 16; Dt 32, 8; Jes 14, 14; Ps 7, 18; 9, 3; 18, 14; 21, 8; 46, 5; 47, 3; 50, 14; 57, 3; 73, 11; 77, 11; 78, 17; 82, 6; 91, 1. 9; 92, 2; 107, 11; Threm 3, 35. 38. Der Begriff des "höchsten" Gottes stammt eigentlich aus dem astralen Weltbild der babhlonischen Religion und hat sich von da aus weiter verdueitet, besonders im Gesolge der sprischen Sonnenkulte. stammt eigentlich aus dem astralen Weltbild der babylonischen Religion und hat sich von da aus weiter verbweitet, besonders im Gesolge der sprischen Sonnenkulte. **15** So überset LXX das unsicher gedeutete (\*ēl) šaddai; Gen 17, 12, 28, 3; 35, 11; 43, 14; 48, 3; 49, 25; Ex 6, 3; Num 24, 4. 16; Jes 13, 6; hes 1, 24; 10, 5; Joel 1, 15; Ps 68, 15; 91, 1; Ruth 1, 20s. und besonders hiod (31 mal). | **16** Gott erscheint im Rate oder in der Versammlung der Engel (hi 1, 6ff.), die als Wesen der göttlichen Sphäre jeht gern die "Heiligen Jahves" heißen (Ps 34, 10; 89, 6. 8; hi 5, 1; 15, 15; Sach 14, 5; Dt 33, 3) und die ihn preisen. Als dienende und lodpreisende Umgebung Jahves erscheinen auch die Göttersöhne (hi 1, 6; Ps 29, 1). | **17** Diese Steigerung der supranaturalen Vorstellung von Jahve hat zur Folge, daß die Erzähler nur noch sehr vorsichtig, unter Vermeidung aller Anthropomorphismen, von Gotteserscheinungen reden. So beschränkt sich Pg, wo er in der Gelchichte der Vatriarchen oder der molgischen Zeit danon inrechen muße er in der Geschichte der Patriarden oder der mosaischen Zeit davon sprechen muß, auf die karge Formel: "Und Gott sprach zu N. N.", und was erscheint, ist nur noch die lichtumssossengel (Ps 35, 5 f.; 78, 49; Prov 17, 11), Todesengel, die den Sterbenden abholen (Hi 33, 22), Schutzengel (Ps 34, 8; 91, 11 f.). Sie trugen die Gebete der Frommen vor Gott (Tob 3, 16; 12, 12, 15), ja schon wandte man sich um Fürbitte an die Engel (Hi 5, 1; vgl. 33, 23), und die Engel wurden zusammen mit Gott geprtesen (Tob 11, 13). — Besondere Engelnamen sind jedoch erst in hellenistischen Zeit nachweisdar, zuerst Raphael im Tobitbuche, dann besonder die den konn besonder Wenteren In Tobit 12, 15 finden sich auch querft die sieben Erzengel, die den sieben Dlaneten=

göttern der Babylonier (vgl. Hef 9, 2) entsprechen. | 19 Nur die aus offiziellen Kreisen stammende Priesterschrift (Pg) scheidet die Engelvorstellung völlig aus. | 20 So erscheint der satan im Volksbuche von Hiob (Hi 1, 6 st.; 2, 1 st.) und bei Sacharja (3, 1ff.), wo er der boshafte Vertreter der Anklage gegen den Frommen vor Jahve ist. Das Wort ist hier noch nicht Eigenname, sondern Appellativum (mit Artikel hassätän). Später wird sätän zum Eigennamen, zuerst I Chron 21, 1, wo der Chronist ihn als Versührer zur Sünde an die Stelle des im älteren Berichte (II Sam 24, 1) genannten Jahve setzt. Erst in noch jüngerer Zeit wird sätän zum haupt der gesamten gottesseindlichen Dämonenwelt und zum Prinzip des Bösen überhaupt, ein Gegenstück zum iranischen Angromanju, dem bösen Gott der Finsternis gegenüber Ahuramazda, dem guten Gott des Himmels und des Lichtes (vgl. § 74). **21** Ogl. den Wüstendämon Azazel (Cev 16), die nächtliche Unholdin Lilit (Jef 34, 14), den Dämon Asmodi, der den Bräutigam in der Hochzeitsnacht tötet (Tob 3, 8; 6, 14. 17 f.; 7, 11; 8, 2f.), Nachtdämonen, die die Braut bedrohen (Hohes 3, 8), die vielleicht vampyrartige Aluka (Prov 30, 15). Dom Zauber gegen sie ist Cob 6, 8.17f.; 8, 2f., von magischer Medizin Cob 6, 9; 11, 3. 7. 10 ff. die Rede. | 22 Die Urmythen in Pg sind meist magischer Medizin Tob 6, 9; 11, 3. 7. 10 ss. die Rede. | **22** Die Urmythen in Pg sind meist babylonisch (vom Chaos Gen 1, 2; von der Pflanzennahrung der Urmenschen Gen 1, 29 s.; von den zehn Urvätern Gen 5; von henochs 365 Lebensjahren Gen 5, 23). Mit der Zeit ist dann der iranische Einschlag in der Mythologie immer stärker geworden; aber der akute Einsluß des Parsismus gehört erst in die jüngere hellenistische Zeit. | **23** 3. B. Jes 51, 9 s.; ps. 74, 13 s.; 89, 10 s.; s.; 7, 12; 26, 12 s.; 9, 13 u. oft. | **24** ps. 48, 3; Jes 14, 13. | **25** ss. 38, 12. | **26** prov 11, 30; 13, 12; 15, 4. | **27** ps. 36, 10; prov 10, 11; 13, 14; 14, 27; 16, 22; auch der Paradiesestrom ps. 46, 5. | **28** prov 18, 4. | **29** ss. 15, 7 s. | **30** Morgenstern Jes 14, 12 ss.; si 38, 7; Orion Am 5, 8; si 38, 31; Pleiaden si 38, 31; Bärin si 38, 32. | **31** ps. 19, 55. | **32** ps. 139, 9. | **33** ps. 103, 5; si 29, 18.

### § 71. Die Eschatologie

Zwischen den erhofften Segnungen der Religion und der tatfächlichen Lage ihrer Anhänger klaffte ein Rift, den die Frommen bitter fühlten. Diesen Rif überbrückte der eschatologische Glaube. Was jeht Postulat war, sollte in der Zukunft Wirklichkeit werden. Der Gott, an dessen Vorrang por allen Göttern und Mächten man glaubte, stand jest noch im Kampf mit den feindlichen Mächten, jenen Mächten des Chaos, die er ichon bei der Schöpfung von himmel und Erde siegreich bekämpft hatte 1). Erst am Ende der Tage, so tröstete man sich, wird er sie gang überwinden und dann seine volle Herrschaft über die Welt antreten. Die logische Voraus= setzung dieses eschatologischen Glaubens ist der Monotheismus eines Deutero= jesaja, bei dem er darum auch zuerst nachweisbar ist 2).

Die jüdische Eschatologie entstand unter der Einwirkung von drei Saktoren: den national=politischen Hoffnungen der exilierten Judenschaft, kosmisch-mythologischen Vorstellungen babylonisch-iranischen Ursprungs und literarischen Einflussen der alteren vorexilischen Prophetie. Don dem ersten dieser drei faktoren war schon die Rede3); der zweite hat vor allem den Rahmen des großen dramatischen Geschichtsbildes gegeben, an dessen Ende der Sieg des Weltgottes über die feindlichen Mächte und das in den phantastischen Sarben des Mythus gemalte Bild einer paradiesischen heils= zeit steht4); der dritte endlich hat vor allem die Terminologie der eschatologischen Dogmatik bestimmt 5), daneben — besonders in den jüngeren Teilen der Prophetenliteratur — auch einzelne Züge des eschatologischen Gemäldes neugeschaffen 6).

So nennt man nun mit altvolkstümlichem Ausdruck?) auch die letzte große Epiphanie des Gottes am Ende der Geschichte den "Tag Jahves" 8) oder abgekürzt "jenen Tag" 9). Man malt ihn aus mit den naturmythoslogischen Farben solcher Epiphanien 10). Aber die Gegner Jahves sind jeht nicht mehr einzelne feindliche Mächte, sondern die heidnischen Weltmächte überhaupt 11). Indem Jahve alles, was ihm widersteht, an jenem Tage vernichtet, bringt er — hierbei wirken die Strafreden der alten Propheten nach — auch über die-Gottlosen und Gögendiener der jüdischen Gemeinde das Gericht 12). Unversehrt in dieser Welkatastrophe bleibt nur der Berg Zion mit seinem Heiligtum und alle sich dort bergenden Verehrer Jahves 13), welche mit dem Ausdruck Jesajas "der Rest" genannt werden 14); denn Zion ist der Thronsitz Jahves, wo Jahve König ist 15), der Gottesberg 16), wo nur heilige wohnen dürfen 17). Dort ist das Paradies und die Quelle des Cebens 18), dort der Mittelpunkt der Weltherrschaft Gottes 16), wohin alle Völker wallfahrten, um anzubeten 20). Ewiger Friede wird dann sein 21) unter dem Regiment des Friedenskönigs 22); üppigen Segen der Fruchtbarkeit wird die Natur spenden 28). Leid und Tränen haben ein Ende, Freude wird herrschen 24), Licht 25) und Leben 26), wenn das Alte vergangen ist und himmel und Erde neugeschaffen werden 27) in "jenen Tagen" 28), "jener Zeit" 29).

<sup>1</sup> Auf den Schöpfungsmythus mit dem Drachenkampfe wird in der voregilischen Literatur (höchstens Jer 4, 23) nirgends angespielt, während dies Chema seit Deuterojesaja (Jes 51, 94.) außerordentlich beliebt bei den Dichtern wird. Es handelt sich also sicher nicht um einen seit alters in Israel heimischen Mythus, sondern um fremden Import der babylonisch-persischen Zeit. | 2 Die Frage, ob sich eschatologische Ideen dieser Art schon in der voregilischen Prophetie sinden, kann nur die Literarkritik entscheiden. Eine altisraelitische Eschatologie und Erlöserhoffnung existiert, ebenso wie eine altbabylonische oder gar altorientalische, nur in der Phantasie einiger moderner Gelehrter. Daß alle israelitischen Mantiker und Propheten in bestimmten historischen Situationen ebenso Glück wie Unglück weissagen konnten, hat mit dem Glauben an eine eschatologische Weltkatastrophe und Heilszeit ebensowenig zu tun, wie etwa die Unglücksdrohung einer Kassandra gegen Troja mit Eschatologie zu tun hat. Neuerdings hat man das in allen hebräischen Prophetenbuchern vorliegende Nebeneinander von Unbeils- und darauffolgender Heilsweissagung damit als alt erweisen wollen, daß dasselbe "Schema" auch in den uns erhaltenen Resten ägnptischer Weissagungsliteratur vorliege, und hat es direkt aus Ägnpten hergeleitet (Ed. Mener, Iraeliten S. 451—455). Aber der Unterschied der ägnptischen und hebräischen Weissagung ist gerade der, daß die ägnptische Heilsweissagung überall nur auf die Wiederherstellung eines glücklichen politischen Zustandes Agnptens geht, die judische dagegen auf die durch den Triumph des Einen Gottes über die Weltmächte herbeigeführte Beilszeit der Welt am Ende aller Dinge. Dergleichbar mit der jüdischen Eschatologie ist nur die iranische, unter deren indirekten und direkten Einwirkungen die jüdische entstanden ist (vgl.dazu § 74). | 3 Vgl. § 55. | 4 Dabei erscheint dann die Endzeit immer mehr als eine Wiederkehr und als ein Spiegelbild der Urzeit. Wieder bekämpft der Gott den Chaos= drachen, besiegt ihn und schafft von neuem himmel und Erde; wieder erscheint das Oragen, bestegt ihn und schafft von neuem himmet und etwe; wieder erspetit dus Paradies (mit dem Urmenschen) als Göttersit und Gottesgarten und mit ihm alle Güter des Paradieses und des goldenen Seitalters. Die konsequente Ausbildung dieser eschatologischen Mythologie tritt indes in der jüdischen Citeratur erst seit der hellenistischen Jeit ein, während die im wesentlichen in der Perserzeit abgeschlossenen Prophetenbücher erst Ansätze zu dieser Entwicklung zeigen. Man sieht, wie diese eschatologische Mythologie ganz bruchstückweise aus der

Sremde ins Judentum eingedrungen ist. | 5 Dahin gehören "Termini" wie "der Tag Jahves", "der Rest" u. a. | 1 Manche dieser Vorstellungen sind nur literarische Archaismen, 3. B. wenn Jahve von der Wüste her zum Gerichte kommt (hab 3, 3ff.). Am bedeutsamsten unter den rein literarisch entstandenen Elementen der Eschatologie ist die Idee von einem lezten Völkerangriff gegen Jerusalem. Sie ist entstanden durch ein unhistorisches Verständnis der alten Prophetie, indem man die Weissagung bei Jesaja vom Einfall Assurs oder die Weissagung Jeremias vom Seinde aus Norden als noch bevorstehend auffaßte. In Hel 38, 1—39, 16 (wo der Angreifer Gög heißt) ist der literarische Ursprung dieser hel 38, 1–39, to (wo der ungreiser vog heißi) ist der interarique ursprung dieser Idea mit händen zu greisen (gegen Greßmann). Ebenso wird die Vernichtung "Assurs" in Palästina Jes 14, 24–27 als Erfüllung alter Weissagung dargestellt. Die Vorstellung vom "Nördichen", die mit Mythologie nichts zu tun hat, sindet sich dann wieder Joel 2, 20. Der letzte Ansturm der Völker und ihre Vernichtung vor Jerusalem gehört in dieser Zeit zum sesten Bestand der eschatologischen Dogmatik (Jes 8, 9f.; 10, 26–34; 17, 12–14; 29, 5–8; 31, 4f.; hel 39, 17–20; Joel 4, 2. 9ff.; Mi 4, 11–13; Sef 3, 8; Sach 12, 1ff.; 14, 1ff.). Ein weiterer Schößeling der Eregele ist, daß Ferusalem sogar noch einmal erobert werden wird (Sach Joel 4, 2. 9ff.; Mi 4, 11 – 13; Sef 3, 8; Sach 12, 1 ff.; 14, 1 ff.). Ein weiterer Schößeling der Exegese ist, daß Jerusalem sogar noch einmal erobert werden wird (Sach 14, 2). — Ferner wäre zu nennen die Gestalt des Elias als des Vorläusers (Mal 3, 23 f.), die aus Mal 3, 1 enistanden ist. Überhaupt sind die jüngeren Prophetien vielsach von den älteren abhängig, 3. B. Jes 10, 21 f. von Jes 7, 3; 9, 5; 28, 22; Jes 65, 25 von Jes 11, 9; Hes 7, 2 von Am 8, 2; Mi 5, 2 von Jes 7, 14. 3; Sach 11, 4—17; 13, 7—9 von hes 34; 37, 15 ff.; 5, 1—4 usw. | 7 vgl. § 45 Annm. 8. | 3 Jes 13, 6 ff.; Hes 30 3; Joel 1, 15; 2, 1; 3, 3 f.; 4, 14; Ob 15; Sach 14, 1. | 9 Jes 2, 20; 3, 18; 4, 2; 5, 30; 7, 18. 20 f. 23; 10, 20. 27; 11, 10. 11; 12, 1. 4; 17, 4. 7. 9; 22, 20. 25; 23, 15; 24, 21; 25, 9; 26, 1; 27, 1. 2. 12 f; 28, 5; Jer 4, 9; 30, 7 f.; 46, 10; Am 2, 16; 8, 9, 13; 9, 11; Ob 8; Mi 2, 4; 5, 9; Sef 1, 9—10; 3, 11. 16; Sach 9, 16; 12, 3f. 6. 8f. 11; 13, 1f. 4; 14, 4. 6. 8. 13. 20. | 10 Bessares Gestals and Schadisterichten vgl. § 45 Annm. 8: ferner Gen 15. 17 (Ri 6, 21; 13, 20): Ex 3. 2 ff.; 13, 21 f.; 19, 18 f.; 24, 10; Anm. 8; ferner Gen 15, 17 (Ri 6, 21; 13, 20); Ex 3, 2ff.; 13, 21f.; 19, 18f.; 24, 10; 33, 18–23; I Kön 19, 11 f. Der Gott pflegt sich kundzutun in großartigen Natureerscheinungen: Sturm, Wolkendunkel, hagel und Regen, Blitz und Donner, Seuer, Erdbeben. Mit derartigen Naturkatastrophen wird nun auch die letzte Erscheinung Jahves in der Endzeit ausgemalt: himmel und Erde wanken und zerschmelzen, die Gestirne verfinstern sich, die ganze Welt gerät in Entsetzen (z. B. Jes 13; Joel 3, 3s.; 4, 15; Am 8, 9; Mi 1, 2-4; Nah 1, 2-10; hab 3, 3sss; Sach 14). Die Gemeinde der Frommen aber schaut dieser Epiphanie des Gottes, wie einer seierlichen Deferhandlung, in ehrfürchtigem Schweigen zu: "Stille vor Jahve!" (favete linguis) Hab 2, 20; Sef 1, 7; Sach 2, 17. | **11** Dom Völkergerichte handelt z. B. Jef 14, 26; 26, 21; 33, 12; 34, 1ft.; 63, 1-6; Jer 25, 29-38; 46, 10-12; Ob 15; Mi 5, 14; vgl. pf 7, 9; 9, 9. 20f.; 75, 4. 9; 82, 8. Im besonderen wird Assure der anderen Völkermächte, vor allem der palästinischen Kachann, erscheinen nur als einzelne Akte des allgemeinen Völkergerichts. Wo neben den Völkern die Kachann, erscheinen vor der kachann vor der kacha Naturmächte des Chaos genannt werden, sind sie emblematische Bezeichnungen der Naturmächte des Chaos genannt werden, sind sie emblematische Bezeichnungen der Dölkermächte (Jes 27, 1; 30, 7). Vereinzelt erscheint auch schon die Vorstellung vom Gericht über die Sterne (d. h. Sterngötter) und Könige (Jes 24, 21 f.; vgl. Pf 82). So kommt die große Verwüstung über die ganze Erde (Jes 10, 22 f.; 13, 5; 24, 1-3; 28, 22; Mi 7, 13; Sef 1, 2f. 18; 3, 8). Mit den heidenvölkern schwinden zugleich deren Götter dahin (Sef 2, 11). Is Jes 1, 28-31; 3, 11; 4, 4; 29, 20; 33, 14; Am 9, 10; Sef 1, 6; 3, 11; Ps 11, 6; 75, 11. In diesem Sinne reden besonders die Versassen mal 1-3; Jes 56-66; Mi 6-7; Sef 3, die alle der frühnachezilischen Zeit angehören, von der Austilgung der Sünder aus der Gemeinde, vgl. serner hes 14, 1-11; 20, 36-38; 34, 17-22. Besonders handelt es sich da um die Beseitigung des Gögendienstes, der Malsteine, Ascheren und alles Fauberwesens aus der Gemeinde (Tes 1, 29-31; 2, 20; 17, 8; 27, 9; 30, 22; 31, Jauberwesens aus der Gemeinde (Jes 1, 29—31; 2, 20; 17, 8; 27, 9; 30, 22; 31, 6f.; 57, 3ff. 13; 65, 1—4. 11ff.; 66, 3. 17.; Hes 36, 25; Mi 5, 9—13; Sach 13, 2—6), zugleich aber auch um Reinigung von aller Unmoral, Gewalttat, Hochmut,

Rossen und Wagen, Uppigkeit und Tand (Jef 3, 18-23; 4, 4; 29, 20; 33, 14-16; Sef 3, 11f.; Hef 22). Im künftigen Jerusalem wohnen nur Gerechte (Jef 60, 21; 65, 23; Sef 3, 12f.); Jahve reinigt sie (hef 36, 25; Jer 33, 8; Sach 13, 1) und gibt 65, 23; Sef 3, 12 f.); Jahve reinigt sie (he 36, 25; Jer 33, 8; Sach 13, 1) und gibt ihnen ein neues herz (d. h. kraft, das Geset dauernd zu halten; er legt das Geset in ihr herz hes 11, 19–20; 36, 23 ff.; Jer 31, 31–34: der neue Bund, vgl. noch Jer 32, 39 f.) und vollkommene Gotteserkenntnis (Jes 11, 9; 29, 23 f.; 30, 20 f.; 32, 3–8; 33, 6; vgl. die allgemeine prophetische Inspiration Joel 3, 1–2). | 13 Jes 14, 32; Joel 3, 5; 4, 16; Ob 17. | 14 Der Ausdruck "Rest" bedeutet bei Iesaja (7, 3: Schearjaschub — Restekhrteum) wahrscheinlich Juda als den beim Vordringen der Alsprer von ganz Irael übrigbleibenden Rest von Gesamtiscael. Der Ausdruck ist dann von den Jüngeren übernommen als Bezeichnung der im Endegericht geretteten Frommen (Jes 4, 3; 10, 20–22; 11, 11. 16; 28, 5; 37, 31f.; Jer 23, 3; 31, 7; Joel 3, 5; Am 5, 15; Mi 2, 12; 5, 6f.; 7, 18; Sef 2, 7, 9; 3, 12 f.; Sach 8, 6, 11 f.). Auch für die im Gericht übriggebliebenen der Nachbarvölker (Philister 8, 6. 11f.). Auch für die im Gericht übriggebliebenen der Nachbarvolker (Philister liegt Zion "auf dem Nabel der Erde" hef 38, 12 oder im "höchsten Noten" P1 48, 3. |

17 Jef 4, 3; 29, 23 f.; Joel 4, 17; vgl. Sach 14, 20 f. | 18 hef 47, 1-12; Joel 4, 18; Sach 14, 8; daher fließt in Zion der Strom, der die Stadt Gottes erfreut P1 46, 5. dgl. dazu Cumont, Mysterien des Mithra 103. | 19 Sach 14, 9; Jef 54, 5; 59, 19; Mi 4, 3; P1 46, 11; 47, 4. 6. 10; 67, 5. | 20 Jef 45, 14. 23; 56, 7; 60, 3; 66, 18 f. 23; Jer 3, 17; Mi 4, 2; Sef 3, 10; Sach 8, 20-23; 14, 16-19; Pf 22, 28; 47, 2; 65, 3; 68, 32 f.; 86, 9; im besonderen werden genannt Philister (Sach 9, 7), Agapter (Jef 19, 19-22; Sach 14, 19 f.), Kusch (Sef 2, 11) und die sensets von Kusch (Sef 3, 10), Assur (Jef 19, 23), die Küstenländer (Sef 2, 11) und die fernsten Völker (Jef 66, 19). Die Völker werden dabei als Prosestren gedacht (Jef 56, 3ff.; Sach 2, 15; 9, 7). Sie feiern die Sette in Terusalem (Tel 66, 23; Sach 14, 18f.), essen das 2, 15; 9, 7). Sie feiern die Seste in Jerusalem (Jef 66, 23; Sach 14, 18f.), effen das große Freudenmahl auf Zion (Jej 25, 6). | **21** Friede und Sicherheit: Jej 9, 4; 11, 6–8; 32, 17f.; 33, 6; 60, 17; 65, 25; Jer 23, 6; 30, 10; Hej 34, 25–27; 36, 8ff. 29f. 35; 37, 26; Mi 4, 3f.; 5, 4; Sef 3, 13; Sach 3, 10; 9, 10; 14, 11; Pj 46, 10. | **22** Ogl. § 55 Anm. 13. Obwohl in diesen messiansichen Weissagungen der König der Jukunst nicht als Individuum verstanden werden kann (in diesem Salle mußte er als unsterblich und im Grunde göttlichen Wesens gedacht sein), sondern nur als Dertreter des mit ihm neu gur Regierung kommenden davidischen Geschlechtes, fo ist doch die Beschreibung dieses Königs an manchen Stellen (bes. Jes 9, 5 f.; 1-5) so persönlich und zugleich so ins Unthische gesteigert, daß eine Beeinflussung burch fremde Mythologie vom Paradieseskönig wahrscheinlich erscheinen kann. Jes 9,5 heißt er "ein wundersamer Ratgeber, ein heldenhafter Anführer ('el wohl = 9,5 heißt et "ein walloersamer Katgeber, ein heidengafter Unter (et wohl = ajil "Widder, Hührer"; vgl. hel 32, 21; 31, 11), ein ewiger Dater (d. h. Versorger des Volkes), ein Fürst des Friedens"; nach Jes 11, 2 ist er von einem siedensachen Geiste erfüllt (vgl. Dieterich, Abraxas 44). — Vgl. auch § 74. | **23** Fruchtbarkeit, 3. T. paradiesisch beschrieben Jes 4, 2; 30, 23–25; 32, 15. 20; 35, 1f. 6 f.; Am 9, 13; Joel 4, 18; vgl. das ganze Cand eben (Sach 14, 10, eine wiederum iranische Vorstellung vgl. Bundehisch 30, 33), von der Tempelquelle bewässert hel 37. Don Mild und Honig wird man leben (Jef 7, 15. 22a; vgl. dazu Dieterich, Mithrasliturgie 170f.). | **24** Jef 12, 4–6; 35, 5f.; 65, 18f.; Jer 31, 10–14; 33, 9. Alles Leid hat ein Ende (Jef 25, 8), d. h. alle Schuld ist vergeben. | **25** Jef 9, 1; 30, 26; 62, 1; Gott selbst als Licht 60, 19f. | **26** Langlebigkeit Jef 65, 20. 22. Gelegentlich sindet sich der Wunsch, die Versterbenen möchten auferstehen und an all dem Glück auch teilnehmen (Jel 26, 19, vgl. dazu in einem ägnptischen Und dere Greßmann, Texte und Bilder S. 208, 3. 35 f.). Eine Glosse in Jes 25, 8 ("er vernichtet den Tod für immer") geht über den Rahmen der damaligen Anschauungen hinaus. Ogl. oben § 69 Anm. 13–15. | **27** Jes 65, 17; 66, 22. | **28** Jer 3, 16.
18; 31, 29; 33, 15; Joel 4, 1; das Ende der Tage Mi 4, 1. | **29** Jer 3, 17; 31, 1; Joel 4, 1.

## § 72. Die Sammlung der religiösen Literatur

Das wachsende Interesse an einer genaueren Regelung von Kultus und Ritus, Recht und Sitte hatte die Bedeutung der priesterlichen Gesekgebung immer mehr gesteigert. Die deuteronomistischen Schriftsteller denken, wo sie vom Gesetze reden, an das Deuteronomium; sie setzen die nominelle Geltung dieses Gesethuches, welches nach Moses angeblichem Befehl im Tempel neben der Lade liegen (Dt 31, 26) und alle sieben Jahre der versammelten Gemeinde vorgelesen werden sollte (Dt 31, 10ff.; vgl. 30f 8, 34f.), in vorerilischer Zeit voraus; das nach der Erzählung des Elohisten (II Kön 22f.) unter Josia im Tempel gefundene Gesethuch ist ihnen das nur zeitweilig in Vergeffenheit geratene, uralte deuteronomische Gesetz, welchem Josia und das Volk von neuem feierlich die Treue geloben. Aber neben dem Deuteronomium wurden noch manche andere Gesetessammlungen verfaßt, von denen uns im heiligkeitsgesetze und in den jungeren Schichten der Priefterschrift (Ps) allerlei erhalten ist. Sie wollten nicht etwa Ergänzungen zum Deuteronomium sein, denn sie stehen auf Schritt und Tritt in Widerspruch jum Deuteronomium. Don einer offiziellen Geltung oder Kanonizität des Deuteronomiums ober irgend eines anderen bestimmten Gesethuches kann im 5. oder 4. Ihrh. nicht die Rede sein. Wenn die Schriftsteller dieser Zeit so oft vom halten oder Verlassen des Gesetzes reden 1), so denken sie in der Regel überhaupt an keinen bestimmten Gesetzeskoder, sondern an die ganze Summe der dem Frommen bekannten, in der Praris geltenden religiösen Satzungen2), die man, weil (levitisch=)priesterlichen Ursprungs, als mosaisch betrachtete. Das Gesetz als Buch spielt im Judentum der Perserzeit noch keine wesentliche Rolle für die Frömmigkeit der Caien8).

Die Sammlung des religiösen Schrifttums ging deshalb auch nicht vom Gesetze, sondern von der Geschichtsliteratur aus. Der Glaube an die besondere Offenbarung Gottes an Israel, das Bestreben, die überlieferten Bräuche zu bewahren, und die hoffnung auf Wiederherstellung der alten herrlichkeit der Nation wirkten zusammen, um das Interesse an der alten Dolksgeschichte lebendig zu halten, ja zu steigern. Je mehr das Hebräische aufhörte, lebendige Dolkssprache zu sein<sup>4</sup>), um so höher schätzte man die Reste literarischer überlieferung, die man besaß. Man hatte an Geschichts= büchern das auf Grund von JE gearbeitete deuteronomistische Buch und das jüngere Buch Pg, beide mit der Schöpfung beginnend, das eine bis zum Eril, das andere bis zur Einnahme Kanaans unter Josua reichend. In beiden Werken war die Geschichte Moses durch eine gulle gesetzlichen Stoffes bereichert worden, dort durch Aufnahme des Deuteronomiums, hier zuerst durch Einschaltung des heiligkeitsgesetzes, dann durch eine Menge anderer gesetzlicher Nachträge (Ps) 5). Schließlich hat man im Caufe des 4. Ihrh.s beide Werke zusammengearbeitet'), auch in den Büchern Richter, Samuelis und Könige eine Menge des vom deuteronomistischen Redaktor seinerzeit gestrichenen Stoffes aus JE wieder eingefügt?), so daß das große Sammelwerk am Ende alles Wesentliche enthielt, was man an alter Geschichtsliteratur besaß.

Daneben hatte man alte Weissagungsliteratur, teils unter den Namen bestimmter älterer Propheten, teils anonym. Bei ihrer Wertschätzung war das Maggebende por allem das unmittelbare Interesse an der Weissagung selbst, d. h. an der Eschatologie8). Wo diese eschatologische hoffnung von vornherein zu reinem Ausdruck kam, wie etwa in Jes 40-55 (56-66), sind die Bücher wesentlich intakt erhalten geblieben; in den meisten Buchern dagegen fehlte dies eschatologische Element und wurde deshalb jest von jungeren handen hinzugefügt, bald durch leise Uberarbeitung ber Texte, bald durch kleine Nachträge, bald durch große selbständige Anhänge, vor allem am Schluß der Bücher. Jeder Kopist war zugleich Redaktor und fühlte sich noch immer etwas als Träger der Offenbarung 9). So entstanden in einem längeren literarischen Drozeft unsere vier Prophetenbücher Jesaja, Jeremia, hesekiel und die Zwölf 10). In ihrer jetigen Gestalt sind alle diese Schriften durchaus als eschatologische Weissagungsbücher zu verstehen 11). Auch sie haben ihre abschließende Gestalt im wesentlichen in der Perserzeit, allerspätestens im Anfang des 3. Ihrh.s, erhalten 12).

1 Jef 5, 24; 42, 24; Jer 6, 19; 9, 12; 16, 11; 26, 4; 32, 23; 44, 10. 23; Am 2, 4; Hof 4, 6; Sach 7, 12; Pf 78, 10 u. a. | 2 Der Fromme hat die Tora Jahves im Herzen Pf 37, 31; 40, 9; Jer 31, 33; er hat seine Freude an ihr Pf 1, 2; 19, 8 ff.; 119; Jahve lehrt ihn die Tora Pf 94, 12. Bemerkenswert für das Alter der Pjalmenliteratur ik, daß so selten in ihr von der Tora die Rede ist. | 3 Tora bezeichnet in dieser Zeit noch nicht das ganze pentateuchische Geses, sondern entweder noch die mündliche Tora des Priesters (Dt 17, 11; Jer 2, 8; 8, 8; 18, 18; Hef 7, 26; 22, 26; Sef 3, 4; Hagg 2, 11; Mal 2, 6—9; Chren 2, 9; II Chron 15, 3) oder des Weisen (Prov 3, 1; 4, 2; 7, 2; 13, 14), auch des Dichters (Pf 78, 1), ia sogar der Mutter (Prov 1, 8; 6, 20) und Gattin (Prov 31, 26), oder aber die schriftlich striette Einzeltora des Priesters (Er 12, 49; Eev 6, 2. 7. 18; 7, 1. 11, 37; 11, 46; 12, 7; 13, 59; 14, 2. 32, 54, 57; 15, 32; Kum 5, 29 f.; 6, 13, 21; 15, 16, 29; 19, 14; Hef 43, 12; im Plural: Gen 26, 5; Er 16, 28; 18, 16, 20; Eev 26, 46; Hef 43, 11; Iteh 9, 13; Pf 105, 45; Dan 9, 10). Beim Chronisten ift dieser Sprachgebrauch verschwunden. | 4 Nechemia schilt bereits die mit fremden Frauen verheirateten Juden, deren Kinder nicht mehr indisch erstehen (Neh 13, 24). In Elephantine sprachen und schrieben schon damals die Juden nur aramäisch. Auch ein späterer Jusaß in Gen 31, 47 setz berntnischen Kerntnischen las die alten Schriften mit dem religiosen Interesse der Gegenwart. Mit welchem Eifer man sie las, zeigen nicht nur Stellen, wie Jes 29, 11 f. 18. 24; 35, 16, sondern vor allem auch die Nachahmungen älterer Weissagungen und die vielen Anklänge

an sie bei den Jüngeren. | **9** Das ist die Art, wie auch sonst alte orientalische Religionsbücher zustande gekommen sind (vgl. R. Reigenstein, Das mandäische Buch des Herrn der Größe und die Evangelienüberlieserung 1919 S. 8). | **10** Das Zwölsprophetenbuch war jedenfalls um 200 (vgl. Sir 49, 10) auf Einer Rolle geschrieben. Alls rein erzählendes Buch ist Jona hinzugekommen. Die Zwölszahl ist beabsichtigt und künstlich zustande gebracht, indem man von den drei anonymen Stücken Sach 9-11. 12-14; Mal 1-3 (vgl. die gleichen überschriften) das letzte als besonderes Buch rechnete. Mal 3, 22-24 ist Unterschrift unter das ganze Zwölsprophetenbuch. — Auch die Zusammensügung von Jes 1-39 und Jes 40-66 geschach wohl nur, weil dadurch ein gleicher Umfang wie bei den drei anderen Büchern erreicht wurde. | **11** Die Disposition der größeren Bücher zeigt ein beabsichtigtes eschatologisches Schema: Weissagungen gegen das vorezilische Juda, Weissagungen gegen die heidenvölker, Weissagungen des Endes: Jes 1-12. 13-27. 28-35 (dazu ein geschichtlicher Anhang aus dem Königsbuch: Jes 36-39); Jer 1-24. 25. 46-49 (50 s.); 30-31 (dazu wieder ein geschichtlicher Anhang aus dem Königsbuch: Jes 36-39); Jer 1-24. 25. 46-49 (50 s.); 30-31 (dazu wieder ein geschlossen nur en geschlossen dem Königsbuch: Jer 52); hes 1-24. 25-32. 33-48. | **12** Um 200 (vgl. Sir 48, 22-25; 49, 7. 8. 10) lagen die vier Prophetenbücher abgeschlossen vor, und es ist wenig wahrscheinlich, daß noch im 2. Ihrh., wie manche neueren Sorscher annehmen, wesentliche Stücke dazugekommen sein sollten (Martisetz 28. B. ein Drittel des ganzen Buches Jes 1-35 ins 2. Ihrh.). Ein hauptgrund für eine so späte Datierung ist die irrige Annahme, das oft genannte "Asspeter Ägyptens (Sach 10, 11) nur das ptolemässche Königtum (vgl. aber § 52) bedeuten. Ich glaube, daß für keinen einzigen Abschmitt in der Prophetenliteratur eine Datierung in hellenistischer Zeit wirklich zu beweisei it. (In Sach 9, 13 ist "gegen deine Söhne, o Jawan" handgreisschlich eine spätere Glosse.)

## Künftes Kapitel: Das hellenistische Zeitalter

#### Literatur

3. Beloch, Griechische Geschichte III 1904. 3. G. Dronsen, Geschichte bes hellenismus, 1877 f. B. Niese, Geschichte der griech. und makedon. Staaten I—III 1893. 1899. 1903. Strack, Die Dynastie der Ptolemäer, 1897. Bevan, The house of Seleucus, 1902. J. Kaerst, Geschichte des hellenistischen Zeitalters I, 1901; II, 1912. J. Burckhardt, Griechische Kulturgeschichte IV., 1902. J. P. Mahaffn, A survey of greak civilisation, 1897. Hellenism in Alexanders empire, 1905. J. p. Mahaffn, The progress of

Ed. Teller, Die Philosophie der Griechen III's, 1881. Ed. Teller, Die Ent-wicklung des Monotheismus bei den Griechen, 1865. Windelband, Geschichte der Philosophie, 1903°. P. Wendland, Die hellenistischerrömische Kultur, 1907. Fr. Cumont-(Gehrich), Die orientalischen Religionen im römischen Heidentum, 1910. O. Gruppe, Griechijche Mythologie und Religionsgeschichte, 1906. R. Reigenstein, Poimanores, 1904. R. Reigenstein, Die hellenistischen Musterienreligionen, ihre

Grundgedanken und Wirkungen, 1910. Fr. Baumgarten, Fr. Poland, R. Wagner, Die hellenistisch-römische Kultur, 1913. R. Reißenstein, Das iranische Erlösungsmysterium, 1921. R. Reißens

stein, Der Erlösungsglaube, historische Zeitschrift XL, 1922. 3. Darmesteter, Le Zend-Avesta, 1892f. Ch. Bartholomae, Die Gatha's des Avesta, übers. 1905. fr. Wolff, Avesta, übers. 1910. E. Lehmann, Jarathustra, 1899–1902. K. S. Geldner, Zoroaster (Enc. Brit. 11. ed.) 1911. C. Clemen, Die griechischen und lateinischen Nachrichten über die persische Religion, 1921. E. Stave, über den Einfluß des Parsismus auf das Judentum, 1898.

Jost, Geschichte des Judentums und seiner Staaten, 1857 f. A. Geiger, Das Jubentum und seine Geschichte I, 18652. h. Graet, Geschichte der Juden III, IV, 1888. Derenbourg, Essai sur l'histoire et la géographie de la Palestine d'après les Thalmuds et les autres sources rabbiniques I, 1867. H. Ewald, Gejdichte des Volkes Ijrael V-VII, 1864-68. A. Hausrath, Neutestamentliche Zeitgeschichte I, 1879. II-IV, 1873-77. E. Schürer, Geschichte des jüdischen Dolkes im Zeitalter Jesu Christi I, 1901. III, 1898. Register 1902. O. Holkes mann, Neutestamentliche Zeitgeschichte, 19062. W. Staerk, Neutestamentliche Zeitzgeschichte I, II, 1907. J. Wellhausen, Israelitische und judische Geschichte, 19014. Schlatter, Israels Geschichte von Alexander d. Gr. bis Hadrian, 19062. Ed. Mener, Ursprung und Anfänge des Christentums II, 1921.

A. Bertholet, Biblische Theologie des Alten Testaments II, 1911. W. Bouffet. Die Religion des Judentums im neutestamentlichen Zeitalter, 1906<sup>2</sup>. P. Dol3, Jüdische Eschatologie von Daniel bis Akiba 1903. Charles, A critical history of the doctrine of a future life in Israel, in Judaisme and in Christia-

nity, 1899.

A. Bertholet, Die Stellung der Israeliten und Juden zu den Fremden, 1896. Reinach, Artikel "Diaspora" in The Jewish Encyclopedia. U. Wilchen, Jum alezandrinischen Antisemitismus, 1909. H. Willrich, Juden und Griechen vor der makkabäischen Erhebung, 1895. H. Willrich, Judaica, 1900. A. Bertholet, Daniel und die griechische Gesahr, 1907. J. Wellhausen, Die Pharisäer und die Sadduzäer, 1874. G. Hölscher, Artikel "Josephus" in Pauln-Wissowa, Realenzyklopädie der klass. Altertumswissenschaft.

Außerdem die Kommentare und Einleitungen zu den kanonischen und aposkryphen Büchern des Alten Testamentes; zu den Apokryphen und Pseudepigraphen vol. bes. Kauhsch, Die Apokryphen und Pseudepigraphen des Alten Testamentes, 1900. Charles, Apocrypha and Pseudepigrapha of the Old Testament, 1913.

## § 73. Der Einfluß griechischer Zivilisation auf den Orient

Die älteren orientalischen Reiche, denen auch Juda angehört hatte. waren Machtkompleze gewesen, in denen eine Eroberernation andere unterworfene Völker beherrscht und ausgebeutet hatte; auch in dem durch sein Provinzensnstem straffer organisierten Derserreiche war das nationale Dersertum die herrschende Kaste geblieben. Alexanders Idee war das Weltreich, in dem der Unterschied von herrschenden und Provinzialen, hellenen und Barbaren grundsätzlich aufgehoben war. Was dies neue Weltreich, auch als es nach Alexanders frühem Tode wieder in Einzelstaaten zerfiel, dauernd zusammenhielt, war eine gemeinsame Zivilisation, in der das hellenische Element zwar das beherrschende, die aber als solche kosmopolitisch war. Dor allem durch die gahlreichen neugegründeten Städte ergoß sich der Strom hellenischer Zivilisation über den Osten 1). Ihre Brennpunkte hatte diese nicht so sehr in den städtischen Kommunen, als an den höfen der Monarchen, an denen sich fortan die begabtesten Kräfte, Politiker und Militärs, Techniker und Gelehrte gusammenfanden. Eine außerordentliche Betriebsamkeit in Technik und Wissenschaft entstand; Mathematik und Naturwissenschaft, Erd= und Völkerkunde, Historie und Philologie erblühten: Biblio= theken wurden gegründet, der Buchhandel rege gefördert. Die Erschlieftung der orientalischen Cänder und ihrer alten Kulturen führte dem wisbegierigen Zeitalter neue Stoffe zu, durch die der Hellene das lange verachtete Barbarentum kennen und bewundern lernte. Durch den Austausch der materiellen und geistigen Güter entstand eine Nivellierung der nationalen Überlieferungen und eine für das Zeitalter charakteristische bunte Mischung der Kulturelemente.

Die Rolle, welche hierbei das Griechentum spielte, versteht man jedoch nur, wenn man sich klar macht, daß die griechische Kultur damals schon alt geworden war. Ihren höhepunkt in Religion, Kunst und Philosophie hatte diese Kultur überschritten. Was die athenische Aufklärung des 5. Ihrh.s begonnen hatte, vollendete sich jest: der Verfall der Volksreligion, die Herrschaft des Individualismus und Intellektualismus, deren Ende Skepsis und Positivismus waren. Es blieb eine von Technik und Wissenschaft regierte Zivilisation. Nur diese, nicht der Geist der alten griechischen Kultur, ist seit Alexander in den Orient eingedrungen und hat ihm später unter den Römern sein äußeres Gepräge gegeben. Man baute Soren und Theater, Gymnasien und Bader in griechischem Bauftil2); die Städte erhielten demokratische Verfassungen 3); handel und Militär, Buchwesen und Kunst brachten mancherlei Cehnwörter in die orientalischen Sprachen4). Aber das alles blieb doch im besten Salle an der Oberfläche. Don einer tieferen geistigen Einwirkung des Griechentums kann im 3. und 2. Ihrh. selbst bei der gebildeten Oberschicht der orientalischen Städte kaum die Rede sein, geschweige denn bei den Massen des Volkes oder auf dem Cande 5). Der Grund

hierfür ist der, daß diese alternde Zivilisation den Orientalen seelisch wenig mehr zu geben hatte; schon regten sich im Orient die Keime neuen, eigenen Lebens.

Daß das Griechentum keine geistige Macht über den Orient gewinnen konnte, lehrt auch das Judentum jener Zeit. Selbst in Alexandria, wo die stärkste Berührung des Judentums mit dem Hellenismus stattgesunden hat, übernahm die jüdische Gelehrsamkeit aus dem Griechentum kaum mehr als Sprache und Begriffe und gelegentlich die philosophische Deutung und Rechtsertigung für ihre eigenen oder von anderswo entlehnten Gesdanken. In Palästina und im ferneren Osten ist der griechische Einsluß auf das Judentum verschwindend gering gewesen. Religion und Literatur der Juden blieben hier von allem Griechischen fast ganz underührt?). Auch bei jener Hellenisierung der Religion, welche der geniale Antiochos Epiphanes unter den Juden Palästinas gewaltsam durchzusehen versuchte, drehte es sich nur um die Abschaffung von Dingen, die der Zivilisation einiger Gebildeter nicht mehr entsprachen, und selbst dem hat sich die makkabäische Reaktion gar bald entgegengestemmt.

<sup>1</sup> Jum Teil handelt es sich dabei um reine Neugründungen, zum Teil um Organisation alterer Ortschaften nach dem Muster griechischer Kommunen. Auf Alexander selbst geht von den palästinischen "Städtegrundungen" wohl keine zuruck, dagegen mehrere wahrscheinlich auf Seleukos I., Ptolemaios II. und deren Nachfolger. 2 3m Ganzen überschätzt man auch diesen hellenistischen Baueiser im Orient leicht. In Palästina stammen aus vorrömischer Zeit verhältnismäßig wenig Monumente, 3. B. die Ruinen von arāk el-'emīr im Ostjordansande (das Schloß "Tyros", Jos. ant. XII 230-233) ober die Malereien in den Gräbern von tell sandahanne (Marescha). Eine wirklich große Bautätigkeit entsaltete in Palästina erst herodes (Thomsen, in "Cand der Bibel" II 1, 1916), und die völlige Veränderung der Städtebilder ersolgte überhaupt erst im 2. und 3. Ihrh. n. Chr. | 3 d. h. Verwaltung durch einen vom Volke gewählten und meist jährlich wechselnden Kat (houdch) im Gegenaht zu der alten aristokratischen Regierung durch einen aus Dertretern der alten Geschlechter bestehenden Senat (γερουσία). | 4 Das starke Eindringen griechischer und dann auch einzelner lateinischer Wörter in die orientalischen Sprachen gehört erst der Römerzeit an. So ist das hebräische der Mischna, das Westsprische und besonders das Koptische voll von solchen Cehnwörtern. | 5 "Um Christi Geburt hat der hellenismus weder die anatolische Hochebene, noch Innersprien, noch die Nomoi Agyptens erobert" (Cumont). Die lokalen Volkskulte blieben ohne hellenistische Einwirkung bestehen bis zum Siege des Christentums (vgl. § 63 Anm. 3). Die alten Volkssprachen ershielten sich überall im Orient bis zum Islam. Die Kenntnis des Griechsichen war beim palästinischen Volke zur Zeit Christischwerlich größer als etwa die des Französischen im heutigen Palästina. **6** S. u. § 85 Anm. 12. | **7** Bemerkenswert ist die verschwindend geringe Beeinstuh ung der spätesten alttestamentlichen Literatur durch das Griechsiches. Die einzigen griechischen Lehnwörter sind hier die Wörter für "Sanfte" (popesov Ct 3, 9) und für drei Musikinstrumente (κίθαρις, ψαλτήριον, συμφωνία Dan 3, 5); bie Sprüche des Siragiden zeigen nirgends griechischen Spracheinfluß, und selbst beim Buch Kohälät ist solcher Einfluß recht zweifelhaft. Erst im 2. Ihrh. n. Chr. bietet sich in der Mischnasprache ein von vielen griechischen Lehnwörtern durchsettes hebraifd. - Auch griechische Dersonennamen finden sich bei den Juden der porrömischen Jeit nur ganz selten: hyrkanos mehrsach, Antigonos von Soko als Schriftsgeschiter (Pirks Äböt I 3), Jason, Menesaos, Ensimachos und Alkimos als Hosperiester, dann die Hasmonäer Aristobulos, Alexandros, Alexandra, Antigonos, endlich Diogenes (Jos. ant. XIII 410); alle sonstigen Träger griechischer Namen sind Alexandriner oder Ersindungen alexandrinischer Literatur (I Mik 8, 17; 12, 16; 14, 22; II Mkk 1, 10; 2, 23; 4, 11; III Mkk 1, 3; Arifteas 47—58). | 8 S. u. § 76.

# § 74. Die Ausbreitung iranisch=babylonischer Religionsideen nach dem Westen

Seit die Perser Herren Dorderasiens geworden waren, begann auch das Dordringen der zoroastrischen Religion über die Grenzen Irans hinaus. Der Stifter dieser Religion, Jarathuschtra (bei den Griechen Joroastros), ist eine geschichtliche Person, die nach den späteren persischen Quellen kurz vor 600, nach Ansicht der meisten neueren Forscher in entlegener vorzgeschichtlicher Zeit lebte. Das heilige Religionsbuch der Joroastrier ist der im 3. Ihrh. n. Chr. abgeschlossene Avesta, an den sich die spätere Pehsenistiteratur (darunter der Bundehesch) anschließt. Das Älteste in dieser Literatur sind die im Avesta enthaltenen Gāthā's, Reste von Ansprachen und Predigten Zarathuschtras am hose des Königs Vīschtāspa, in denen wir die echte Lehre Jarathuschtras haben, während der übrige Avesta die entwickelte Priestersehre der nationalen Staatskirche Irans enthält.

Der Ausgangspunkt der Cehre Jarathuschtras war sein Widerspruch gegen den blutigen Opferkult, den man den altarischen Göttern, den daiva's, barbrachte. Zarathuschtra brückt diese zu bosen Dämonen herab und stellt ihnen ein Reich der lichten Götter (ahura's), an ihrer Spize Ahura mazda (den weisen Gott) gegenüber. Ahura mazda ist der Schöpfer und herr der Welt; sein Geist ist der heilige Geist (spenta manju). Er hat sich und seine richtige Ordnung dem Propheten Zarathuschtra geoffenbart, und das ewige Seuer wird ihm als Symbol des Göttlichen auf Erden angezündet. Im ewigen himmelslichte thronend, erhält und regiert er die Welt mit der Wahrheit, die das Gesetz (asa) ist, und mit dem Guten Sinn (vohu mano). Diese sind als Personen gedacht und bilden zusammen mit vier andern Personifikationen, dem Reiche (Gottes), der Frommigkeit, der Gesundheit und der Unsterblichkeit, die göttliche Umgebung. Sie heißen die "unsterblichen heiligen" (amesa spenta) und verkörpern als sechs Erzengel die gottwohlgefällige Ordnung. Diefen guten Mächten fteben die Mächte des Bosen und der Lüge (drug) gegenüber, an ihrer Spike angro manju (der bose Geist) und neben ihm die bosen Engel und Damonen, bes. die daiva's, welche Lüge und Sinsternis, Tod und Krankheit, Unheil und bose Ceidenschaft verursachen. Zwischen beiden Mächten ist dauernder Kampf, so lange die Welt besteht. Zwischen ihnen steht der Mensch, um dessen Seele beide Mächte ringen und dessen Aufgabe es ist, das lichte Reich des Guten zu fördern und alle Unreinheit zu meiden. Nach dem Tode muß jede Seele an der Totenbrücke, der "Brücke des Richters", erscheinen; der Fromme geht über sie ins Paradies, während der Bose in den finsteren Abgrund hinabsturgt, um ein ewiger Genosse des Lügengeistes zu werden; halten Gutes und Boses sich die Wage, so kommt die Seele in das Zwischenreich (hamestakan), wo sie bis zum Weltgerichte bleibt. Diese Vorstellung vom Weltgerichte steht unausgeglichen neben der Dorstellung vom künftigen Schicksal der Einzelseele. Am Ende der Tage erfolgt der lette Entscheidungskampf zwischen Wahrheit und Lüge; asa wird drug vernichten. Die große Seuersglut aber wird sich über die

Menschen ergießen. Während die Bösen in ihr umkommen, gehen die Frommen mit neuem Leibe aus ihr hervor. Sie ernten dann nach Verdienst ihren Lohn, erben das gelobte weidereiche Land und empfangen unsterbliches Leben in einer Welt ewigen Friedens. Dies Ende der Welt und das Kommen des Gottesreiches steht nach den Gāthā's nahe bevor. Um noch viele rechtzeitig zu bekehren, ist Zarathuschtra ausgetreten; er nennt

sich in diesem Sinne den "Retter" (sausjant). Im Caufe der Zeit hat die Religion Zarathuschtras manche Veränderungen durchgemacht. Der Drang nach überwindung des von Zarathuschtra streng festgehaltenen Dualismus führte schon in der Achämenidenzeit zur Aufstellung eines den beiden entgegengesetten Mächten übergeordneten neutralen Prinzips, der "unendlichen Zeit" (Zrvan akarana). Im übrigen erhielt sich der Zoroastrismus bei den Gebildeten wesentlich rein; im Volke dagegen lebten vielfach ältere Volksvorstellungen, Kultbräuche und Götter fort: der Glaube an die Zauberkraft des Rauschtranks (hauma), die Vorstellungen von Schutgeistern (fravasi) der einzelnen Frommen und der Völker, die Verehrung von Göttern, wie des Verethraghna, des arischen Drachentöters, der Anahita, der Göttin der Fruchtbarkeit und des Geschlechtslebens, des Mithra, der jest ganz zum Lichtgott wurde, u. a. In der offiziellen Religion wurden diese Gestalten noch lange ignoriert; sie hatten auch keine Tempel und Bilder, die dem Zoroastrismus von haus aus fremd waren. Erst Artarerres II. (404-359) führte diese in die offizielle Religion ein, indem er Tempel für Mithra und Anahita baute. Alle diese Götter erhielten den Rang der sog. jazatas (Engel). Wohl blieb Ahura mazda (Ormazd) der ein= zige Gott und Schöpfer, aber die Engel wurden die eigentlichen Schutzherren der Menschen. Ihnen gegenüber wurde jest die Jahl der Dämonen (dēv's) Legion. Die streitbaren Engel, Srauša, Mithra und die fravaši bekämpfen sie Tag und Nacht und erschlagen sie zu Tausenden. Alles Unreine, Verdorbene und Abelriechende lockt die Dämonen an. Oberste Pflicht des Frommen ist demgegenüber die Bewahrung der Reinheit, Reinhaltung des Körpers von der Berührung mit unreinen Personen und Sachen. Reinhaltung der Seele von Sunde, Irrlehre und Einflussen der Damonen. Schon für die Achamenidenzeit ist dieser peinliche Reinheitseifer der Perser bezeugt. Um die Seele rein zu halten, schäht die Religion Wahrheitsliebe. Gerechtigkeit, Treue, Friedfertigkeit und Barmberzigkeit. Bu den eigentümlichen Sitten der zoroastrischen Religion gehört die Verwandtenehe (hvaitvadatha, wörtlich "Sippenehe"), deren ursprünglicher Zweck wohl die Rassenreinheit der Samilie gewesen sein mag. Was die Eschatologie anlangt, so verschiebt die spätere iranische Kirche den Eintritt des Gottes= reiches in eine fernere Jukunft. Dann wird nach dem Avesta ein neuer "Retter" (sausjant) aus dem Samen Zarathuschtras von einer Jungfrau geboren, der der "Sieghafte" heiftt"). Die Erzengel werden die Erzteufel besiegen; der Bose Geift (Ahriman) wird mit den Damonen sich verkriechen: die Toten werden auferstehen und das leibliche Leben wird fortdauern. Der Bundehesch malt diese Eschatologie noch weiter aus; auch gibt er eine Weltchronologie, in der die Dauer der Welt auf 12000 Jahre bestimmt wird.

Trog ihrer universalistischen Dogmatik trug die Religion Zgrathuschtras doch einen ausgesprochen persisch-nationalen Charakter: Ahura mazda war "der Gott der Arier", der seinen Bekennern die Herrschaft über die Erde verliehen hatte. Mission haben die Zoroastrier und ihre Priester. die Magier2), nicht getrieben; doch verbreitete sich ihre Religion durch umfassende Kolonisation und Belehnung persischer Großer mit Cand und Ceuten in allen Provinzen des Reiches, besonders in Armenien und Kleinasien, wo zahlreiche Kultstätten der iranischen Götter, besonders des Mithra und der Anahita entstanden. Die berühmtesten Kultstätten dieser Art sind die beiden durch ihre blutigen Kulte bekannten kappadokischen Komana. wo die kleinasiatische Muttergöttin mit der iranischen Anahita verschmol38). Weniger Einfluß gewann die iranische Religion auf die erzentrischen phrygischen Kulte der großen Mutter (Ma-Kybele)4) und des Attis=Dapas (Sabazios, Dionnsos). Don großer Bedeutung dagegen wurde der iranische Einfluß in Kilikien und Pisidien; von hier aus haben sich später, seit Ende des 1. Ihrh.s n. Chr., die Mithra-Musterien weit über das Abendland verbreitet 5). Auch diese Mithra-Musterien waren kein reiner 30roastrismus mehr, sondern eine neue, mit kleinasiatischen Mythen und Riten stark durchsette sonkretistische Religion, deren Anhänger sich in mostischen Gemeinschaften sammelten; ihre heiligtumer waren in höhlen (Krypten), wo sie das heilige Feuer unterhielten, Oblationen von Milch, Öl und Honig darbrachten, die heiligen Weihen durch die Taufe mit dem Stierblut (Taurobolien) vollzogen und gemeinsame sakramentale Mable hielten.

In engste Verbindung trat die iranische Religion mit der babylonischen auf dem Boden des Zweistromlandes. Dort lebten die alten babylonischen Überlieferungen in den priefterlichen Tempelschulen fort. Die Götterlehre der Babylonier hatte sich im Caufe der Zeit immer mehr mit Spekulationen über die Gestirne und das Universum verbunden, und in den Schulen der Chaldaer entstand, im Derein mit eifrigen astronomischen Studien, ein konsequentes und tiefsinniges System astraler Theologie: die Gestirne, obenan die Sonne als die höchste Macht des Pantheons, als "höchster Bott" 6), und daneben die anderen Gestirne, der Mond, die Planeten, der Tierkreis (Zodiakos), — wirken auf die Erde und den Menschen und bestimmen das Schicksal aller irdischen Dinge, die "unter der Sonne" sind. Daraus entstand das Grunddogma der chaldäischen Theologie: die Solidarität des Universums; alles Irdische, die vier Elemente, die Minerale, Pflanzen und Tiere, die Teile des menschlichen Körpers und seiner gunktionen, alles steht in geheimen Beziehungen (Sympathie) zu einander und zu den Gestirnen. Dies gilt vor allem von der Seele, die feurig und den Sternen verwandt ist: aus himmelshöhen kam sie durch die Sphären der Planeten, deren Eigenschaften sie annahm, zur Erde hernieder, und sie wird dereinst nach dem Tode wieder guruckkehren durch die himmel gur Götterwohnung, zu seligem Leben inmitten der Sterne (Katasterismos). Auch die Zeit in allen ihren Abschnitten, Jahr, Tag und Stunde, und die großen Perioden des Weltlaufes?) find durch den Gang der großen Gestirne bestimmt. Zeit und Stunde aller Dinge sind durch sie festgelegt, in den Sternen geschrieben, und der Weise kann sie dort lesen und ihr Eintressen vorausberechnen<sup>8</sup>). So trat in dieser chaldäischen Theologie an die Stelle der willkürlich handelnden Götter die eherne Notwendigkeit, der Sternenzwang, gegenüber dem das Gebet sinnlos und nur der Zauber noch wirksam

erschien.

Die Anziehungskraft, welche die chaldäischen Cehren auf die Perser und ihre Priester, die Magier, ausübten, begreift sich aus der beiden Völkern gemeinsamen Vorstellung eines höchsten himmels= und Lichtgottes und aus dem bei beiden stark entwickelten Dämonenglauben. Schon in vorhelle=nistischer Zeit sind Iranisches und Babylonisches in Babylonien vielsach zu enger Einheit verschmolzen<sup>9</sup>), so daß beides den Westländern fortan als zussammengehörig und fast identisch erschien <sup>10</sup>). Weiteste Verbreitung fanden die chaldäischen Cehren in den sprischen Kulten, vor allem die aftrale Eschatologie vom Aussteig der Seele zum obersten (achten) himmel oder zur Sonne. Es entwickelte sich ein gerade für die sprischen Kulte fortan charakteristischen schweisenus, der in seltsamem Gegensach stand zu den naturalistischen überbleibseln der sprischen höhenkulte mit ihrer Quells, Baum=, Stein= und Tierverehrung, Prostitution und Menschenopfern.

Don Sprien und Kleinasien aus haben die iranischen und chaldaischen Cehren weiter auf die griechische Welt gewirkt. Die iranische Religion wurde den Griechen seit dem 5. Ihrh. bekannt; etwa im 3. Ihrh. mag das Werk des Ostanes entstanden sein, welches die Kulturwelt mit der Weisheit der Perser bekannt machen wollte. Siegreich drang die astrologische Weisheit nach dem Westen; in fast allen Ländern des Westens tauchten nun die chaldäischen Theologen auf, die an den höfen und auf den Gassen ihre Weisheit feilboten und Schüler fanden 11). In Ägnpten wurde die chaldaische Lehre von den dortigen Weisen aufgenommen und gegen Ausgang des 3. Ihrh.s unter den Namen des Nechepfos und Petosiris mit ägyptischer Mystik verbunden. Stark wirkte der chaldäische Schicksalsglaube auf die Stoa, deren ältere Vertreter fast sämtlich Sprer oder Kleinasiaten waren, besonders auf Poseidonios, der dann die griechischrömische Religionsphilosophie aufs stärkste beeinfluft hat: in der caldaischen Cehre fanden diese Stoiker eine Bestätigung ihrer Cehre von der Drädestination (είμαρμένη).

Neben alledem geht der Einfluß der haldäischen Magie, deren gelehrige Schüler unter anderen auch die Juden damals werden 12). Chaldäer,
Magier und Juden sind in dieser Zeit die vielgenannten Adepten der Zauberei.
Neben den haldäischen Orakeln und den geheimnisvollen Büchern eines
Zoroaster, Ostanes und hystaspes, welche in der Bibliothek von Alexandria
200000 Zeilen umfaßten, stehen die Mengen der ausgegrabenen magischen
Papyri, unter denen die jüdischen einen wesentlichen Teil bilden und in
denen ein wüstes Religionsgemisch, gelehrte Spekulation, Plagiate religiöser
Titurgien und niedrigster Volksaberglaube, Brocken aus allen Religionen
und Sprachen zu einem Kauderwelsch vereinigt sind. Neben den genannten
Einflüssen treten in dieser Zauberliteratur besonders ägnptische Elemente
stark hervor. Auch in der höheren Literatur macht sich allmählich der

Einfluß der Magie vielfach geltend, vor allem in der Vorliebe für Engelsund Geisternamen, Beschwörungs- und Wundergeschichten 18).

Unter diesen teils direkten, teils indirekten iranisch=chaldüsschen Einsstüßen hat sich das Judentum der persischen und hellenistischen Zeit entswickelt. Die stärkste Einwirkung ersolgte vermutlich schon auf dem Boden Babyloniens und Mesopotamiens, wo ja der numerisch größte Teil der Judenschaft damals saß; im Judentum Palästinas und Ägyptens treten diese Einsstüße erst in hellenistischer Zeit stärker zutage. Eine wahre Flut babylonischsiranischen Mythenstosses ergießt sich jetz über die jüdische Eiteratur: Schöpfungss und Astrasmythen, Mythen vom Paradies und vom Urmenschen, vom Fall der Dämonen, von der Sintslut u. a. 14). Dazu kommt eine Menge anderer Legendenstosse: Achikar und Tobit, Daniel, Ester, Judith, Jesajas Zersägung u. dgl. 15). Wichtiger noch wird die tiese Beeinslussung, welche die Religionsvorstellungen der Juden jetzt durch das astrale Weltsbild der Chaldäer, den iranischen Dualismus und die iranische Eschatologie erfahren.

Der Boden, auf dem sich Juden und Fremde am stärksten berührten, war — abgesehen von Babylonien und Mesopotamien — das Nilland. Deffen Kulte übten, obwohl von griechischer und judischer Aufklärung als Setischismus und Aberglaube verachtet, doch weithin einen eigentümlichen Zauber aus, schon allein durch die Pracht ihrer Tempel und ihrer weihevollen Zeremonien, mehr noch durch die uralte geheimnisvolle Weisheit ihrer Priester. In den Bibliotheken der großen Tempel verwahrten die Priester heilige Bücher, in denen der Schöpfergott, 3. B. Ptah von Memphis oder Chnum von Spene, die durch ihr Wort die Welt erschufen, zugleich als Offenbarungsgott erscheint, der einen Sohn oder Schüler, sei es einen jungeren Gott ober eine Göttin, sei es einen weisen Priefter, belehrt. Priesterliche Spekulation deutete die Götter selber um zu Abstraktionen: so erscheint die uralte Göttin der Weisheit Isis selbst als die Weisheit, Thot (hermes) als das Wort des Schöpfer- und Offenbarergottes u. ähnl., Spekulationen, die auch auf die jüdische Gedankenwelt bedeutsam ein-gewirkt haben 16). In diesen Offenbarungen spielt die Kosmologie und bald unter chaldäischen Einflussen auch die Astrologie eine hauptrolle. In nächtlicher Entrückung durchwandert der Disionar die himmel und empfängt dort Belehrungen über das Jenseits. Es entsteht eine priesterliche Offenbarungstheologie, niedergelegt in geheimen Büchern, die nur der Eingeweihte versteht. Zugleich bildet sich in Anlehnung an ein entwickeltes liturgisches Ritual eine Literatur der Zaubergebete und Zaubervorschriften, in denen neben anderen der eselsköpfige Gott Seth (Typhon) eine Rolle spielt 17). Auch die ägyptischen Kulte trugen, wie diese Literatur, eine geheimnisvoll=mystische Art: der Tempel erschien als ein Abbild des himmels selbst. Der in die Geheimnisse des Kultes Eingeweihte gelangte zur unmittelbaren Schau der Gottheit. Unter den Kulten Ägnptens stand in hellenistischer Zeit der Kult der Isis und des Osiris (Serapis) 18) obenan. In seinen nach dem Vorbilde von Eleusis eingerichteten Musterien erlebte der Eingeweihte den heiligen Mnthus, wie Osiris von Seth gerrissen und

getötet, seine Gebeine aber von Isis gesammelt und wiederbelebt, Seth durch ihren Sohn Horos getötet wird und Osiris als Herr der Toten in der Unterwelt unsterbliches Leben führt; an diesem Leben nimmt der Muste teil, der, eins mit Osiris werdend, nach dem Tode in dessen unterirdischem Reiche Unsterblichkeit genießen wird. Die Ausbreitungstendenz der ägnptischen Kulte ist in älterer Zeit ziemlich gering gewesen; erst in der Ptolemäerzeit hat sich der Isiskult in den damals ptolemäischen Gebieten des östlichen Mittelmeeres überall verbreitet; seit dem 1. Ihrh. v. Chr. ist er nach Rom gekommen. Aber seine Verheißungen einer Unsterblichkeit im Hades konnten damals nicht mehr konkurrieren mit den glänzenderen Hossnungen der Astralreligionen auf ein Leben im Himmelslichte der Sternenwelt.

Das hellenentum hat auf alle diese Kulte, auch auf die ägyptischen, verschwindend wenig eingewirkt. Don pythagoreischen oder orphischen Einsstüffen ist kaum etwas Sicheres nachzuweisen, und was die griechische Philosophie anlangt, so ist es nur ihre Terminologie, die mit der griechischen Sprache in das hellenisierte Ägypten und Syrien eindrang; aber diese Termini bezeichneten fortan orientalische Begriffe. Es sind begreislicherweise vor allem Termini der ja selber unter orientalischem Einsluß entstandenen Stoa, denen man fortan begegnet, seltener solchen der platonischen, kyrenaischen oder kynischen Philosophie 19).

1 Sein Gegner ist der auch in der iranischen Theologie vorkommende Antichist. | 2 Die Magier sind ursprünglich ein medischer Unterstamm, der sich in eine erbliche Priesterkaste umgewandelt hat. | 3 Dieselbe kam unter Sulla nach Rom und wurde dort mit der italischen Bellona gleichgeset. | 4 Im Jahre 205 wurde der schwarze Stein der großen Mutter von Pessinus nach Rom gebracht. | 5 Erst mit der Eroberung des anatolischen Hochlandes und Mesopotamiens durch die Römer beginnt die große Verbreitung des Mithrakultes im Abendlande. Auf das Judentum hat er keine nennenswerten Wirkungen ausgeübt, da dieses in römischer Zeit bereits zu spröde gegen fremde Einslüsse geworden war; dagegen hat er auf das frühe Christentum, besonders in Kleinasien, gewirkt (vgl. die Erzählungen von der Geburt Christi in einer Höhle, der Anbetung der Hirten, dem Stern der Magier). | 6 Diese Bezeichnung ist auch kosmisch zu verstehen, vgl. § 70 Anm. 14. | 7 Der ganze kosmische Inklus, das "große Jahr" der Chaldäer, dauert nach Berosso 432000 Jahre; es hat seinen Sommer, wenn alle Planeten im Krebs (Weltbrand), und seinen Winter, wenn sie im Steinbock (Sintslut) vereint sind. Aus einer Folge solcher "großen Jahre" besteht das Dasein des Universums — eine ewige Wiederkehr aller Dinge. | 8 Horoskopie, Genethstalogie. | 9 Die Götter beider Religionen wurden (Sonnengott). | 10 In griechsischer Tradition erscheint Zoroafter vielsach als Assprer oder Babylonier, und in der jüdischer Tradition erscheint Zoroafter vielsach als Alsprer oder Babylonier, und in der jüdischer Graditien überlieserung wird er mit dem biblischen Kimrod, dem siegenhaften Herrscher von Babylon, gleichgeset. | 11 Schon Berossos (unter Ptolemaios I.) vermittelte den Griechen haldäische Genethstalogie. | 12 Wie stark der jüdische Einsluß in der damaligen Magie gewesen ist, zeigt z. B. das sehr häusige Dorkommen von Iao und Sabaoth auch in heidnischen Auberterten. Salomo spielt in diesen Kreisen der Magie die Rolle des Zaubermeisters, von dessen Zauberkeichern, Jauberrusgen der kiel

und iranische Züge ausgestattet oder variiert, die nur durch ein neues Einströmen östlicher Craditionen zu verstehen sind. Um nur einiges zu nennen, so erscheint jezt das Paradies etwa auf himmelhohem Berge, der Urmensch als König desselben mit göttlichem Glanze, den er durch den Fall versiert, der Paradiesebaum als Baum Allsamen, die Urväter als Könige. Ganz babplonisch ist die Gestalt Henochs, das Spiegelbild des Enmeduranki, den die Engel auf seinen himmels- und Weltreisen sühren, oder der Flutmensch, der die Weisheit der Vorsahren auf Taseln verdirgt. Voll von iranischen Elementen ist die Eschatologie der jüdischen Apokalppsen dieser Zeit. | 15 Die weitverbreitete Achikarlegende war, wie die Elephantinepappri gezeigt haben, schon um 400 bei den ägnptischen Juden verbreitet. Die Tobitlegende daut sich auf dem dis nach Skandinavien gewanderten Märchen vom dankbaren Toten auf, hat aber auch ägnptischen Stoff assimiliert. Die Daniellegenden (Dan 1–6) sind ebenso wie der Traum Daniels (Dan 7) babplonischernaischer Ferkunst. hinter der Esterlegende steckt gleichfalls ein babplonische zuanischer Stoff. Zesas Zersägung ist Rester einer iranischen Sage. | 16 Dgl. § 82 Anm. 5 und 6. | 17 Seth ist seit dem 7. Ihrh. v. Chr. geradezu der Teusel, der Vertreter aller Mächte des Unheils. Dgl. § 92 Anm. 3. | 18 Der Serapiskult ist eine echt spankeristische Gründung des Ptolemaios I. | 19 Unter den stoischen Lehren berührte sich nicht nur die Tehre vom Schicksal (eiupapuévy), sondern auch die stoische Alismus und den Unsterblichkeitslehren der orientalischen Kulte kam der Platonismus entgegen.

#### § 75. Ausbreitung und Cage der Judenschaft

Die alten Stammländer der jüdischen Diaspora waren Babylonien und Ägnpten; von dort aus erfolgte die stärkste Ausbreitung des Judentums. Don Babylonien aus verstreuten sich die Juden allmählich über den ganzen Osten; schon in persisch-hellenistischer Zeit sinden wir sie in Elam, Mesopotamien, Assprien, Medien, Hyrkanien.). Die Ausbreitung nach Westen sett wohl etwas später ein.), in Kleinasien und von da aus im Archipel und in Griechenland wohl erst seit Mitte des 2. Ihrh.s.), in Italien, besonders in Rom, erst im 1. Ihrh. v. Chr...). In Ägypten vermehrte sich die schon vorher beträchtliche Judenschaft durch starken Zuzug, besonders unter Ptolemaios I...); die Juden dienten hier, wie schon unter den Persern, vor allem als Söldner und Besatungstruppen der Festungen. Eine sehr zahlereiche Judenschaft sammelte sich in der neugegründeten Großstadt Alexandria, wo die Juden zur Zeit Philos zwei der fünf Stadtteile bewohnten. Ebenso bildete die Judenschaft in der an Ägypten grenzenden Kyrenaika einen immer wachsenden Bestandteil der Bevölkerung.)

In Palästina erstreckte sich die Anhängerschaft der jüdisch-israelitischen Religion über die Grenzen des jerusalemer Gebietes hinaus und umfaßte auch die Gebiete von Samaria, Südgaliläa und Teile des Ostjordanlandes<sup>9</sup>). Die alte Rivalität zwischen Nord und Süd erbte sich sort in der Eisersucht zwischen den Bewohnern der Provinzen Samaria und Judäa<sup>10</sup>), die durch die Herrschaftsansprüche des jerusalemer Klerus gesteigert wurde. Wie die oberägnptischen Juden ihren eigenen Tempel in Elephantine hatten, so hatten die Israeliten Samarias ihre alte Opferstätte bei Sichem auf dem Garizim<sup>11</sup>). Abgesehen von dieser Frage der Kultstätte, die weniger dogmatischer Art als eine Frage des klerikalen Interesses war, bestand zwischen den beiden Gruppen der Jahveverehrer keine wesentliche Differenz, ge-

schweige ein Schisma. Beide fühlten sich nicht nur als Anhänger derselben Religion, sondern haben auch bis ins 2. Ihrh. v. Chr. eine gemeinsame Entwicklung durchgemacht 12). Erst die Intoleranz der hasmonäerzeit hat den Bruch herbeigeführt. Während die Seleukidenmacht im 2. Ihrh. gerbröckelte, gelang es den hasmonäern, die jüdische herrschaft über den größten Teil Palästings auszudehnen: Jonatan gewann die samarischen Grengdistrikte, Simon eroberte Gazara und Jope, Hyrkan I. Idumäa, Peräa und Samaria, Aristobul I. auch Galiläa bis an die Grenzen des Libanons; Alexander Jannai war am Ende herr fast ganz Palästinas. Dabei trieben diese Hasmonäer eine Mission mit Seuer und Schwert; wo sie konnten, vor allem in Idumäa und Nordgaliläa, zwangen sie die Bevölkerung zur Beschneidung. Diesem orthodoren Religionseifer fiel auch das heiligtum auf dem Garizim zum Opfer, welches hnrkan I. im Jahre 128 gerstörte 18). Mit Ausnahme der großen hellenistischen Städte war Palästina seitdem judaisiert; das Programm des Deuteronomiums von der Zentralisation des Kultes in Jerusalem war für kurze Zeit verwirklicht. Aber die Herrlichkeit dauerte nicht lange. Pompeius und Gabinius haben in den Jahren 63 und 57 die unterworfenen Gebiete von der Judenherrschaft wieder befreit; nicht nur die hellenistischen Städte (bef. die der Dekapolis), sondern auch die Proving Samaria wurde wieder selbständig. Erst damals ist die Sekte der Samariter bei Sichem als eine eigene, vom Judentum losgelöste Religions= gemeinschaft entstanden 14). Dem Hohenpriester Hyrkan II. blieben als eigentlich judische Bezirke nur noch die Gebiete von Jerusalem, Gazara, Jericho, Amathus und Sepphoris, d. h. Judäa, Peräa und Niedergaliläa, wozu als judaisiertes Gebiet noch Idumäa kam.

Die Verfassung der Judengemeinden war überall die traditionell aristokratische, d. h. an ihrer Spike standen als Vertreter der Gemeinde die Altesten der Geschlechter 15) (die Gerusia, d. h. Senat), welche Verwaltung und Jurisdiktion 16) ausübten. In größeren Orten bzw. Gemeinden geschah dies durch besondere, aus dem Kreise der Altesten gewählte Beamte. Im allgemeinen waren in den damaligen hellenistischen Reichen die Dörfer den Städten, kleinere Städte den größeren untergeordnet. Als Stadt (mohic) im hellenistischen Sinne galt in Judäa nur Jerusalem, dem das übrige Judaa unterstellt war 17). Auf Judaa beschränkte sich die burgerliche Gewalt der jerusalemer Gerusia. Deren Dorsigender war in hellenistischer Zeit nicht mehr, wie noch im 5. Ihrh., ein weltlicher Prasident, sondern der hohepriester, dessen Stellung als geistliches Oberhaupt der gesamten Judenschaft mehr und mehr eine fürstliche wurde 18). Dies Priesterfürstentum war erblich, und zwar bis zum makkabäischen Aufftand im alten Geschlechte der Sadokiden 19), seit deren Sturz im Geschlechte der hasmonäer, welche seit Simon den Titel Ethnarch, seit Alexander Jannai den Königstitel führten. Damit entwickelte sich die nominell noch immer aristokratische Derfassung allmäblich zur reinen Monarchie 20), die erst durch Pompeius wieder beseitigt wurde. Auch in der Diaspora, vor allem in den großen hellenistischen Städten, bilbeten die Juden selbständige Gemeinden, die mit mehr oder minder großen politischen Befugnissen ausgestattet waren. An der Spike stand

auch hier eine Gerusia als Gemeindevertretung und, aus ihrer Mitte gewählt, als eigentliche Verwaltungsbeamte der Gemeinde die Archonten. In Alexandria hatte die Judenschaft bis zur Zeit des Augustus sogar einen Ethnarchen. hier, wie auch in Kyrene, bildete die Judenschaft einen selbständigen Kommunalverband. Sonst war die staatsrechtliche Stellung der Judengemeinden in den Grofftadten meift die von Fremdengemeinden, ahnlich 3. B. derjenigen der phonikischen oder ägnptischen Kaufmannsverbande in den fremden Städten, seltener die reiner Privatvereine. Ihrer Rechtsstellung nach waren die Juden demnach Metoken, d. h. Nichtburger, die von der Leitung der städtischen Angelegenheiten ausgeschlossen waren. Nur ausnahmsweise hatten sie, wie in Alexandria, Kyrene, Antiochia, Ephesus und anderen ionischen Städten, das Bürgerrecht 21). Gerade in diesen Sällen aber kam es leicht zu Reibungen zwischen ihnen und der übrigen Stadtbevölkerung; denn die Stadtverfassungen standen noch immer in vielfachem Zusammenhang mit den alten Stadtkulten. Gelegentlich ist es zu Tumulten des Großstadtpöbels gegen die Juden gekommen 22). Dagegen ist von staatlichen Judenverfolgungen nicht die Rede 28). Die Juden genossen unter den Ptolemäern und Seleukiden volle staatliche und religiöse Duldung, ja von manchen der Herrscher, bef. vielen Ptolemäern, sind sie ausdrücklich begunstigt worden. So war auch der Boden bereitet für eine nicht un= bedeutende praktische und literarische Propaganda, welche manche Nichtjuden zur Teilnahme am jüdischen Gottesdienst und zu loserem Anschluß an die Gemeinden heranzog <sup>24</sup>). Man begreift das nicht nur aus der damals allgemein zunehmenden Neigung für orientalische Kulte, sondern im besondern aus dem religiösen Bedürfnis der Zeit nach monotheistischer und moralischer Läuterung der Religion.

<sup>1</sup> Das Buch Ester sett Juden in allen Provinzen des Perserreiches (3, 8), speziell in Susa (2, 5), voraus; das Buch Tobit erwähnt Juden in Ninive (1, 3), Rages (1, 14), Agbatana (3, 7; 6, 6; vgl. Jos. ant. X 264); Artagerges III. soll jüdische Kriegsgesangene in Hyrkanien am Kaspischen Meere angesiedelt haben (Euseb. Chron. ed. Schoene II 112 bei Sync. 486, 10). über die Bekehrung der Dynastie von Adiabene zum Judentum vgl. Jos. ant. XX 17ff. über die große Zahl und Bedeutung der Juden in diesen Cändern vgl. Jos. ant. XX 39, XVIII 310—379 (Schicksale der Juden von Seleukeia am Tigris im 1. Ihrh. n. Chr.), vgl. auch II Mak 8, 20. Man betrachtete sie später als die Nachkommen der 10 Stämme (Jos. ant. XI 133), bis schließlich die Sage sie in ein 1½ Jahre entsernden fritt darüber, ob sie in messiansschaft die sein siehe zurückkehren würden (m. Sanh. X 3; vgl. IV Esr 13, 45 ff.). | 2 In Antiochia sollen die Juden das Ansiedlungsrecht durch die Nachfolger des Antiochia sollen die Juden das Ansiedlungsrecht durch die Nachfolger des Antiochia sollen die Juden das Ansiedlungsrecht durch die Nachfolger des Antiochia sollen die Juden das Ansiedlungsrecht durch die Nachfolger des Antiochia sollen die Juden das Ansiedlungsrecht durch die Nachfolger des Antiochia sollen die Juden das Ansiedlungsrecht durch die Ausbreitung auf den Inseln und in Griechenland zur Zeit hyrkans II. unterrichtet I Mik 15, 23; in römischer Zeit gibt es Judengemeinden in fast allen größeren Städten Griechenlands und Makedoniens (vgl. Philo und die Apostelgeschichte). | 4 Im Jahre 139 v. Chr. wurden Juden aus Rom vertrieben, weil sie "versucht hatten, die römischen durch den Kult des Zeus Sadazios (!) zu inssigieren" (Valerius Maximus I 3, 2); das sind wohl nur jüdische Goeten. Besonders durch Pompeius (63) kamen viele jüdische Sklaven nach Rom; aber schoner schoft die Judenschaft daselbst nicht unbeträchtlich gewesen zu

sein (Cicero, pro Flacco c. 28). Ihr Quartier war in Trastevere, von wo sie sich später auch über andere Stadtteile verbreiteten. | **5** Jos. c. Ap. I 194; ant. XII 7–9; Arist. 12 f. Zur Zeit Philos (in Flaccum 6) betrug sie eine Million. | **6** Jüdische Militärkolonien: in der Perserzeit in Elephantine, später im Delta castra Judaeorum (Notit. dignit.) und το 'Ιουδαίων ετρατόπεδον (Jos. ant. XIV 133; bell. I 191). Die Juden wurden besonders als Reiter, Schleuderer und Bogenschützen verwendet (Jos. c. Ap. I 200–204; vgl. ant. IV 91; III Mkk 6, 25). Jüdische Generäle unter den Ptolemäern vgl. Jos. c. Ap. II 49; ant. XIII 349 ff. | **7** Philo, in Flaccum 8. 8 Nach Jos. c. Ap. II 44 foll schon Ptolemaios I. jubifche Ansiedler borthin geschickt haben. Im übrigen vgl. Strabo (bei Jos. ant. XIV 115–118). | Die Chronik rechnet durchweg mit den Stämmen Juda, Benjamin, Ephraim und Manasse (d. h. Judäa und Samaria), ev. noch mit Zebulun und Asser (b. h. Niedergaliläa) und Gad (d. h. Peräa) 1 Chron 9, 3; 12, 8 ff.; II Chron 15, 9; 30, 10 f.; 31, 1; sie setzt allerdings auch schon den Widerspruch der Samarier gegen die Ansprüche Jerusalems voraus (II 30, 10 f.). Auch das Buch Judit rechnet Samaria bis zur Ebene Jesreel voraus (II 30, 10 f.). Auch das Buch Judit rechnet Samaria dis zur Edene Jestel zum jüdischen, dem Hohenpriester von Jerusalem unterstellten Gebiete. Auch an die pseudohekatäische Fabel kann erinnert werden, daß Alexander der Große den Juden das Samariterland geschenkt habe (Jos. c. Ap. II 43). — Die Bevölkerung in diesen nordistaelitischen Gebieten war allerdings durch Ansiedlung fremder Kolonisten stark gemischt (vgl. II Kön 17, 24 ff.; Esr 4, 2. 10 und die jüdische Bezeichnung der Samariter als "Kutäer"). Dem Israelitentum verlorengegangen waren die Jes 8, 23 aufgezählten Gebiete. | 10 Jes 11, 13; Esr 4, 1 ff.; Sir 50, 25 f. |

11 über die Erbauung des von Hyrkan I. im Jahre 128 zerstörten Tempels auf dem Garizim besitzen wir nur die Josephuslegende, die den Bau in die Zeit Alexanders des Großen datiert. Vgl. Ann. 14. | 12 Die Samariter haben wie die Iuden als Keliaionssärist den Dentateuch. und warr, abgesehen von kleinen Juden als Religionsschrift den Pentateuch, und zwar, abgesehen von kleinen tendenziösen Änderungen, in der Form der letzten jüdischen Redaktion. | 18 Jos. ant. XIII 256—258. 319. 397; Megillā 21. Kislēw; vgl. dazu auch I Mkk 13, 11. 48. 14 über die Zeit der Costrennung der Samariter vom Judentum sind die Meinungen sehr geteilt. Die Anregung zu der im Cext vertretenen späten Datierung verdanke ich einer mundlichen Außerung von Alfr. Bertholet. Früher sette man die Entstehung des Schismas meist in die Zeit Nehemias und brachte sie mit der Dertreibung des Hohenpriestersohnes, des Schwiegersohnes Sanballats, Neh 13, 28 f., zusammen. Diese kombination macht schon die von Josephus (ant. XI 306 ff.) wiedergegebene jüdische hellenistische Eegende, welche jedoch mit völliger Verwirrung der Chronologie die Geschichte in die Zeit Alexanders des Großen verlegt. Eine Datierung des samsritischen Schismas in die Zeit Nehemias ist nicht möglich, weil die letzte Redaktion des von den Samaritern anerkannten Pentateuchs jedenfalls junger als Nehemia ist. Die Datierung in Alexanders Zeit stütt sich allein auf die erwähnte Legende, die kaum vor der römischen Kaiserzeit in den Kreisen des alegandrinischen Judentums entstanden ist. Auch was wir sonst aus hellenistischer Zeit über die Samariter bei Josephus erfahren, ist junge alerandrinische Überlieferung: Ptolemaios I. soll Leute aus Judäa und Samaria nach Ägypten verpslanzt haben; später seien unter deren Nachkommeu in Ägnpten Streitigkeiten entstanden über die Frage, ob man die Opfer nach Jerusalem oder nach dem Garizim schicken solle (ant. XII 7—10). Diese Nachricht mag richtig sein, beweist aber nur die Rivalität der beiden Kultsstäten, kein eigentliches Schisma. Noch II Mkk 6, 1 f. nennt die beiden Heiligtümer anfang des 2. Jhrh,s in den klerikalen Kreisen Jerusalems war, zeigt Sir 50, 25 f., und Hyrkan I. hat daraus später die Konsequenz gezogen. — Einen neuen Tempel haben die Samariter in römischer Zeit auf dem Garizim nicht wieder gebaut (vgl. Jos. ant. XVIII 85–89; Ev. Joh 4, 20 f.). Die Feindschaft zwischen den beiden Bruderkonsessionen war um so seidenschaftlicher, weil beide die echte Tradition, die allein legitime Kultstätte und das echte aaronitische Priestertum für sich in Anspruch nahmen. Daß die Samariter nur den Pentateuch als Religionsschrift anerkannten und die übrigen Bücher der Juden verwarfen, erklärt sich daraus, daß die Hagio-graphen zu Ende des 2. Ihrh.s als Sammlung noch nicht bestanden, die Geschichtsund Prophetendücher aber eine für die Samariter unerträgliche antiephraimitische Tendenz zeigten. | 15 vgl. z. B. Judit 6, 16. 21; 7, 23; 8, 10; 10, 6; 13, 12. | 16 Cokasgerichte Sus 5; Mt 5, 22; 10, 17; Mr 13, 9; Jos. bell. II 273; sie bestanden aus mindestens 7 Personen (Jos. ant. IV 214. 2875 bell. II 571; Megillä 26a), in größeren Orten angeblich aus 23 Personen (m. Sanh. I 3). | 17 zn Galisa später ähnlich sepphoris oder Tiberias. | 18 Gen 14, 18: Meschilede als Prototyp der jerusalemer Priestersürsten. Ps 110 bezieht sich auf einen Hohenpriester dieser Zeit, vielseicht einen mit Namen Simon. — Ähnliche Priestersürsten gab es z. B. in Sidon und in Chalkis am Libanon, serner in Pessinus und sont in Kleinasien. | 19 die Eiste der Hohenpriester seit Alexander gibt Josephus (ant. XI 347; XII 435; 157 f.; 224 f.; 237—239. 385; vgl. noch Aristeas und Pirke Ähöt I 2), doch ist ihre Dollständigkeit und Richtigkeit zweiselshaft. Sicher falsch ist die Anknüpfung der Reihe an Jaddua, der in Wahrheit schon um 400 lebte. Als Sadokiden nennt Josephus: Onias I., Simon I. den Gerechten, Eleazar, Manasse, Onias II., Simon II., Onias III., Jesus (Jason) und Menelaos. Der Sohn des letzten Onias, Onias IV., wanderte nach ägypten aus und gründete dort den Tempel von Ceontopolis (vgl. § 63 Anm. 12). Nichtsadokide war Jakim (Alkimos) ant. XII 385. | 20 Die Juden empfanden die hasmonäische Monarchie später als etwas ihrer Tradition Widersprechendes (Jos. ant. XIV 41; vgl. Diod. XL 2 ed. Müller). | 21 In Alexandria behaupteten sie, das Bürgerrecht schon durch Alexander, in den ionischen Städten schaupteten sie, das Bürgerrecht schon durch Alexander, in den ionischen Städten schaupteten sie, das Bürgerrecht sohn der Geindschaft der heidnischen Umgebung gegen die Juden voraus. | 23 die Seindschaft der heidnischen Städten schaupteten sie, das Bürgerrecht schon durch Alexander. Die Physkonlegende ist im 3. Makkabäerbuche mit historischen Nachrichen über Ptolemaios IV. kombiniert. — Die einzige wirkliche Dersolgung der scholichen Resig

### § 76. Die Seleukidenherrschaft und die nationale Erhebung gegen sie unter den Hasmonäern

Mitten zwischen diesen geistigen Strömungen, die vom Westen und Osten eindrangen, hat das Judentum um seine Existenz als selbständige Religion und Kultur kämpsen müssen. Dieser Kamps vollzieht sich im 2. Ihrh. Es ist die Zeit, in der Rom im Begriff steht, seine herrschaft im

Orient aufzurichten.

Antiochos III., dem Großen, war es gelungen, den Ptolemäern ihre Besitzungen in Vorderasien zu nehmen; auch Palästina kam jetzt unter seleukidische Herrschaft (198). Damit entstanden politische Parteiungen, die zugleich die die die dahin schlummernden religiösen Gegensätze ausweckten. Die ptolemäische Regierung hatte nie das Bestreben gehabt, ihren Untertanen die griechische Kultur auszuzwingen, sondern hatte den einzelnen Volksstämmen und Religionen ihre Sonderheiten gelassen; darum hatte sie die konservativ Gesinnten Jerusalems, vor allem die Menge des gläubigen Volkes, auf ihrer Seite. Anders die Seleukiden, die von jeher eifrige Sörderer der hellenisserung des Orients gewesen waren. Sie fanden den Beifall aller freisinnigen jüdischen Kreise, die des gesehlichen Ritualismus müde waren. Es bildete sich ein Resormjudentum, dessen Führer das seit der Perserzeit mächtige Geschlecht der Tobiaden war. Ein persönlicher

Streit der judischen Großen um die Dormacht brachte schon unter Seleukos IV. die Gegensätze ans Licht: der Tobiade Simon hatte den antiochenischen Hof, dessen Kasse stets leer war, auf die Tempelgelder zu Jerusalem aufmerksam gemacht, aber der Angriff heliodors auf den heiligen Schatz war durch den hohenpriester Onias III. verhindert worden. Während sich dadurch die Gegensätze in Jerusalem steigerten, wurde der indolente Seleukos IV. burch Heliodor ermordet; sein Nachfolger wurde der geniale, aber erzentrische Antiochos IV. Epiphanes. Alte seleukidische Tradition aufgreifend, begunstigte er das dem Hellenismus zuneigende Reformjudentum. Aber während sich die judischen Parteien bei hofe verklagten, stellte fich der Bruder des Onias, Jason (Jesus), an die Spige der hellenistisch Gesinnten und erlangte durch Bestechung des Hofes im Jahre 175/74 die Hohenpriesterwürde; er baute ein Cymnasium in Jerusalem und erwarb der Stadt das antiochenische Bürgerrecht. Damit war die Verpflichtung zum Gesetz aufgehoben. Zwar fehlte es nicht an einer starken Opposition, aber der hellenismus wurde doch Mode. Das steigerte sich noch, als der Tobiade Menelaos, bisher Jasons rechte hand, durch größere Geldversprechungen das hohepriestertum an sich brachte. Wegen Zahlungsunfähigkeit an den hof gitiert, stiftete dieser den Andronikos an, den noch in Daphne weilenden Hohenpriester Onias zu ermorden.

Das geschah im Jahre 170. Während Antiochos im folgenden Jahre gegen Ägypten 30g, brach in Jerusalem ein Volksausstand gegen den von Menelaos als Stellvertreter zurückgelassenen Ensimachos aus; Ensimachos wurde erschlagen. Der König 30g die Jerusalemer zur Rechenschaft und ließ drei zu ihm geschickte Gesandte hinrichten. Er kam dann selber nach Jerusalem, ließ sich von Menelaos in den Tempel führen und plünderte diesen gründlich. Eine Besatzung unter dem Phryger Philippos wurde nach Jerusalem gelegt und eine gleiche auf den Garizim; denn nicht nur gegen Jerusalem, sondern gegen das gesamte Judentum richtete sich das

Dorgehen des Königs.

Jur vollen Durchführung seiner Bestrebungen aber kam es erst 168. Durch das Eingreifen der Römer war er zur Räumung Ägyptens gezwungen worden. Wütend über diese Demütigung, ließ er seinen Grimm an den rebellischen Untertanen aus. An einem Sabbat drang sein Regimentskommandeur Apollonios in Jerusalem ein und richtete ein wildes Blutbad an, riß die Stadtmauern nieder und baute auf dem hügel der alten Davidsstadt als neue hellenistische Siedelung eine Burg (Akra), die er durch heidnische Ansiedler verstärkte. Dann erließ er (im hochsommer 168) jenes berüchtigte Edikt, durch welches der jüdische Kult (einschließlich des sichemitischen) bei Todesstrase verboten wurde. Der Tempel von Jerusalem wurde dem Zeus Olympios³), der zu Sichem dem Zeus Xenios⁴) geweiht, Ausschweisungen und Gelage fanden an heiliger Stätte statt, allmonatlich wurde der Geburtstag des Königs geseiert. Alle jüdischen Bräuche wurden abgeschafft, Reinheits= und Speiseriten, Sabbatruhe und Beschneidung; die Gesetbücher wurden verbrannt, ihre Besitzer hingerichtet.

Aber die Menge des gläubigen Volkes, vor allem auf dem Cande, leistete passiven Widerstand. Man flüchtete in die Einöden der Felsen und

der Wüste. Dann brach die Empörung offen hervor. An ihrer Spike stand der greise Priester Mattathias in Mode in mit seinen fünf Söhnen. Nach glücklichen Kämpfen, während deren Mattathias starb, gelang es dem streitbaren Judas Makkabaios<sup>5</sup>) im Jahre 165, den 3<sup>1</sup>/<sub>2</sub> Jahre lang ent= weihten Tempel wieder zu besetzen und vom Gögendienst zu reinigen 6). Im Jahre 163/62, nach dem Tode Antiochos' IV., wurde ein Abkommen getroffen, welches den Juden die alte Religionsfreiheit wieder gewährte und einem legitimen Aaroniden Alkimos das hohepriestertum übertrug. Judas aber war nicht mehr gewillt, sich unter die seleukidische Macht zu beugen. Neue schwere Kämpfe entspannen sich mit Antiochos V., in denen Judas 161 fiel. Erst der allmähliche Verfall des Seleukidenreiches ermöglichte es seinen Brüdern Jonatan und Simon, das Joch der Fremdherrschaft ganz abzuschütteln. Durch kluge Politik erlangten sie das Hohepriestertum und Surstentum über Judaa, deffen erblicher Besitz dem Simon im Jahre 142 vom Volke feierlich bestätigt wurde. Schon Jonatan und Simon hatten die Grenzen ihrer Herrschaft über Judaa ausgedehnt, ihre Nachfolger hnrkan I., Aristobul I. und Alexander Jannai setten die Eroberungen fort, bis Alexander am Ende Herr fast über das ganze West- und Oftjordanland war.

Dieser plögliche nationale Ausschwung der jüdischen Macht war von Ansang an getragen von der religiösen Idee, nach welcher Israel Anspruch hatte auf das gelobte Cand von Dan die Beerseba. Deshald haben die Hasmonäer die zu Alexander mit ihrer Eroberung eine gewaltsame Mission an den Unbeschnittenen und den Kampf gegen die Rivalen in Sichem verbunden. Kein Wunder, daß in die Schilderungen dieser Zeit messiche Klänge sich weben. Die religiöse Propaganda, auch außerhald Palästinas, nahm zu. Das Gefühl für das Eigene der nationalen und

religiösen überlieferung des Judentums erstarkte.

Damit wurde indes auch der Widerspruch immer fühlbarer, in dem die weltliche Politik der hasmonäer zur jüdischen Religion stand: das immer mehr monarchische Regiment 9), eine weltliche hofhaltung, diplomatischer Derkehr mit anderen Staaten, Kriegführung mit fremden Söldnern, seit Alexander Jannai 10) auch der Königstitel, dazu die üblichen höfischen Verbrechen und Caster, - all das mußte das Volksempfinden tief verleben. Schon unter hnrkan I. und erst recht unter Alexander brachen erbitterte Aufstände im Dolke aus, die nur mit blutiger Gewalt niedergeschlagen wurden 11). Als Wortführer dieser der Monarchie feindlichen Stimmung erscheinen unter Alexandra die Pharisäer 12). Alexandra schloß, um dem Bürgerkrieg ein Ende zu machen, mit ihnen Frieden und unterwarf sich ihren Einflüssen 18). Ein wirklicher Friede aber war auch dies nicht; denn als nach ihrem Tode ihre Söhne Aristobul II. und hyrkan II. um die herrscherwürde stritten, verlangte das Volk von Pompeius die Beseitigung der Königsherrschaft und die Wiederherstellung der alten hierokratischen Derfassung 14).

<sup>1</sup> über die Vorgeschichte des Makkabäeraufstandes besitzen wir die kurze Darstellung bei Jos. bell. I 31 – 35, die aus Nikolaos von Damaskus stammt und viels

Ieicht auf Poseidonios (b. h. Pospbios) zurückgeht, und daneben die ausführliche, aber vielsach rhetorisch übertreibende des II. Makkabäerbuches, die aus Jason von Kyrene geschöpft ist. Das I. Makkabäerbuch beginnt seine Darstellung erst mit dem Einfall gejaopit ist. Das I. Makadaerdia deginti jeine Darstellung ers mit dem Einstaldes Antiochos IV. in Judäa im Jahre 170; seine Darstellung ist volkstümlichserbaulich. | **2** Ansprechend ist die Vermutung H. Greßmanns und Ed. Meners, daß die Tobiassöhne Nachdommen des bekannten von Nehemia einst aus Jerusalem verjagten Tobia waren. Jener Tobia, den Nehemia den "ammonitischen Knecht" nennt (Neh 2, 19; 3, 35, 4, 1; 6, 12–19; 13, 4 ss.), war offenbar ammonitischen her herhunft und mit dem Priesteradel Jerusalems verschwägert, ebenso wie die Tobiaden der hellenistischen Zeit; wenn sich der Tobiade Hyrkanos im Ammoniters and ein Arāk el-'emīr sein Schloß baut (Jos. ant. XII 228 ss.), so war hier offenbar der alte Sie des Geldsechtes: vol auch den Namen Nobia der dars zu heiden der alte Sig des Geschlechtes; vgl. auch den Namen Todia, der dort zu beiden Seiten der höhle in den Felsen eingehauen ist. | 3 "Idol des himmels" (sikkūs šāmaim), wofür Dan 11, 31; 12, 11 sagt: sikkūs šōmēm (Idol der Verwüstung) oder mesomēm (des Verwüsters). | 4 II Mak 6, 2 oder Jeus hellenios (Jos. ant. XII 257 ff.). | 5 Makkabaios (makkābī — hämmerer) ist Beiname des Judas. Man hat sich gewöhnt, danach das ganze Geschlecht der Hasmonäer zu bezeichnen. | **6** Um die Zeit der Wintersonnenwende (25. Kissen 165) wurde die Tempelweihe geseiert und das Opserseuer wieder angezündet (I Mkk 4, 52 st.; II Mkk 10, 3. 6 st.). Dies zest der Tempelweihe (hanukkā) oder "Lichtseft" (Jos. ant. XII 325) ist nach Wellhausen eigentlich das von den Juden übernommene Dionnsossest (II Mkk 6, 7). Auch ein anderes zest, Pūrīm, haben die Juden damals offenbar aus einer fremden Religion übernommen (vgl. das Buch Ester). | **Z** Idumäer Jos. bell. I 63, ant. XIII 257; Pella ant. XIII 397; Ituräer ant. XIII 319, — Istrugen des Tempels auf Garizim bell. I 63, ant. XIII 255. | **8** Vgl. I Mikk und Kestam. | **9** Sesan im Elokisten (meniger in der douberomistischen Schicht) habet Testam. | 9 Schon im Elohisten (weniger in der deuteronomistischen Schicht) bahnt fich eine königsfeindliche Stimmung an; im Priestergesetze hatte die Sigur des Königs keinen Raum mehr. Gott ist König ("Theokratie"); menschlisches Königtum wird als ein Stück Heidentum empfunden. Das Endgericht ergeht über das Heer der Höhe und die Könige der Erde (Jes 24, 21). Diese Stimmung bricht nach dem kurzen nationalen Rausch der makkabäischen Erhebung wieder hervor. anigen nationalen kaufa der makkabutjasen Erzebung wieder herbor. I 10 Sonach den Münzen und nach Strabo XVI 2, 40; nach Josephus (bell. I 68, ant. XIII 301) soll schon kristovul I. den Königstitel angenommen haben. I 11 bell. I 67. 88–98. Nach der späteren, in der Archäologie des Josephus bereits mitgeteilten Legende (ant. XIII 291 f.) soll man Hyrkan I. die Illegitimität seines Hohenpriestertums vorgeworsen haben. I 12 Die Darstellung des Josephus in ant., die auf einen jüdischen Bearbeiter des Nikolaos zurückgeht, hat diese Jusammenhänge dereits auf den Rat des sterbenden Alexanders zurück (ant. XIII 398 ff.). | 14 ant. XIV 41.

### § 77. Tempel und Synagoge

Die hellenistische Zeit ist eine Übergangszeit, in der Altes abstirbt und Neues im Werden ist. Die alten Formen der Kultusreligion bestanden fort, ja ihr Glanz steigerte sich womöglich noch. Mit dem Anwachsen der Diaspora wuchs die Bedeutung des Tempels und seiner Priesterschaft. Unzählige Scharen von Pilgern strömten zu den Festen, bes. zum Passah, nach Jerusalem?). Selbst Fremde versäumten nicht, den Tempel zu besuchen und dort zu opfern. Überall in der Judenschaft zahlte man die Tempelsteuer von . Land hatte so Anteil an den Gnaden der von den

Tempelpriestern dargebrachten Opfer. Große Bedeutung hatten noch immer die Privatopfer, d. h. vor allem die auf Grund von Gelübden dargebrachten Dankopfer, dazu alle die mannigfachen Abgaben 5). Regelmäßige Teilnahme am Kult war freilich nur für die Jerusalemer möglich. Dor allem 3um Morgenopfer, unter Umständen auch 3um Abendopfer, ja selbst dreis mal am Tage fanden die Frommen sich im Tempelhofe ein, um andächtig dem Opfer zu assistieren, dem Gesang der levitischen Sänger zu lauschen und den Segen des Priefters zu empfangen 6). Seste liturgische Sormen bildeten sich aus, Derwendung bestimmter Psalmen an den einzelnen Wochentagen und Sesttagen, zum Morgenopfer, zur Azkara, zum Dankopfer usw."), dorologische Worte des Priesters, Responsion der Gemeinde durch Amen und halleluja8). Dabei verschob sich für den Laien das Schwergewicht des Kultes mehr und mehr auf dessen geistige Seite, Gebet, Danksagung, Lobpreis, während die Opferhandlung nur noch als Symbol dieses geistigen Kultes erschien 9).

Jugleich tritt in dieser Zeit als neuer Saktor im Kulte die Belehrung der Caien aus dem Gesetze Moses hervor 10). Priester bzw. Ceviten verlesen, während die versammelte Gemeinde sich ehrfürchtig erhebt, aus dem Gefet, geben zu diefen abschnittweisen Dorlesungen erläuternde Belehrungen und schliegen die andächtige Seier durch Cobpreis, dem die Juhörer durch Amen respondieren, und durch Gebet eines Vorbeters 11). Was der Chronist in dieser Weise mehrfach beschreibt, ist deutlich das Vor- und Urbild des Synagogalgottesdienstes, der offenbar nichts anderes ist als eine Abertragung der im Tempel ausgebildeten liturgischen Formen auf die Synagoge unter Weglassung des Opfers 12). Die Synagoge ist eine Schöpfung der Diaspora; die Synagogalgemeinde deckte sich mit der bürgerlichen Gemeinde, deren Eigentum auch das Synagogengebäude war. Seit dem 3. Ihrh werden Synagogen erwähnt<sup>13</sup>), in römischer Zeit sind sie überall in Palästina und in der Diaspora vorhanden. Der Synagogalgottesdienst fand an jedem Sabbat statt, ebenso an den Sesttagen, deren liturgische Seiern gleichfalls den Diasporaverhältnissen angepaßte Nachbilder der in Jerusalem begangenen Seiern waren 14).

<sup>1</sup> vgl. bes. Sir 45, 6ff.; 50, 5ff; Arist 84ff.; aber auch Daniel, Jubil, Testam, ps Salom, II Mikk, III Mikk. — vgl. auch die Sitte des Betens nach Jerusalem hin III Esr 4, 58; Tob 3, 11; Dan 6, 11. | 2 Ju den Wallsahrten vgl. ps 122; Tob 1,6; 5, 14; 3u der Menge der Opfer an den Sesten vgl. Arist 89; 3ur Menge der Sestpilger vgl. Philo de mon. II 1; Jos. bell. VI 423ff.; AG 2. | 3 Opfer von Fremden im Tempel vgl. schon I Kön 8, 41—43; serner die Eegenden über Alexander (Jos. ant. XI 336), ptolemaios III. (c. Ap. II 48), ptolemaios IV. (III Mikk 1,9), heliodor (II Mikk 3, 35), Antiochos V. (IIMikk 13, 23), Antiochos VII. (ant. XIII242); Weithgeschenke von Fremden: ptolemaios II. (Aristeas 51 ff.), ptolemaios III. (c. Ap. II. 48) u. a. (II Mikk 2, 13; 3, 2; 5, 16; 9, 16; ant. XIII78). Opfer für die heidnische Odrigkeit ant. XIII 40; I Mikk 7, 33 (vgl. schon Esr 6, 9f.). | 4 didrachmensteuer, vgl. Mit 17, 24. | 5 dyl. I Mikk 3, 49; Tob 1,6.7; Weithgeschenke Judit 16, 20. | 1 dyl. sir 50, 20f. | 7 dyl. die Psalmensüberschriften: 3um Sabbat (Ps 92), 3um Dorsabbat (Ps 93 LXX), 3um Sonntag (Ps 24 LXX), 3um Montag (Ps 48 LXX), 3um Mittwoch (Ps 94 LXX); nach talmudischer überlieferung Ps 82 3um Dienstag, Ps 81 3um Mittwoch, und 3war stets beim Morgenopser 3ur Weinspende; Ps 113—118 (das große

hallel) zu den großen Festen, Neumond und Tempelweihe; zur Tempelweihe pi 30, zu Neujahr Pj 47. Zur Azkara (d. h. Darbringung des Duftseils vom Speisopser) pi 38. 70; zum Dankopfer (pj 100), bei weldem nach Jer 33, 11 die übliche Formel war: "Jahve ist freundlich, und seine Güte währet ewiglich." Diele Pjalmen sind von vornherein stiturgische Kompositionen. | 8 Ogl z. B. Pj. 106, 48; 136; I Chron 16, 36; II Chron 29, 28; Esr 3, 10 f. | Detont wird off die Wertscligkeit des bloßen Opferdienstes (Prov 21, 3; Sir 7, 9; Judit 16, 17); die rechten Opfer sind das Halten der Gebote, Nüldtätigkeit, Gerechtigkeit (Sir 32, 1 – 5); die Opfer sind nur nötig um des Gebotes willen (Sir 32, 6). | 10 An sich ist die Besehrung der Laien durch die Priester natürlich alt (vgl. z. B. Dt 33, 10); neu ist die Besehrung aus dem geschriebenen Gesehduch im Rahmen der Kultversammlung. | 11 die ersten Andeutungen dieser Sitte sind wohl Dt 31, 11 (Jos 8, 34 f.), wonach alle 7 Jahre zu Laubütten das Geseh vorgelesen werden soll (vgl. auch Neh 8, 18). Sestere stutugische Formen der Feier sind bereits II Chron 17, 7 – 9 Neh 8, 1 sp. vorausgesetzt. Der Dorleser steht auf einem Podium (Neh 8, 4), die Dersammlung hört stehend zu (Neh 8, 5), zusezt solgt Lobpreis der Leviten und das Amen der Dersammlung (Neh 8, 6). Abschnittweises Cesen mit Erklärung (Neh 8, 8). — | 12 über den Gang des Spnagogalgottesdienstes sind wir erst aus späteren Quellen unterrichtet: er begann später mit dem Sema' und dem vom Dorbeter (nach Jerusalem hin) gesprochenen Gebete, dem die Gemeindeglied (bes. Schriftgelehrte), zusezt der Spnagogalgottesdienste sind wir erst aus späteren Quellen unterrichtet: er begann später nach aus den Propheten) und darauf der erklärende Dortrag (deräsä) durch irgendein Gemeindeglied (bes. Schriftgelehrte), zusezt der Segen, der womöglich von einem Priester gesprochen wurde. Gerade letzterer zeitz am deutlichsten, daß der Spnagogalgottesdienste ein Nachbild der Cempelseier war. |

13 Die erste Erwähnung einer Spnagoge in Ägypten sindet der

#### § 78. Religiöse Pflichten

Seit der Perserzeit war das Judentum unter dem konservativen Einfluß der Priesterschulen immer mehr zur Religion der Observanzen geworben. Immer wichtiger für die Frömmigkeit wurde die sorgfältige Beobachtung der von den Prieftern formulierten Regeln in Kult und Sitte, Recht und Moral. Da waren die Vorschriften über die Sestfeiern und das halten der Sabbate, die Reinheitsregeln beim Essen 1) und zur Vermeidung ritueller Derunreinigungen2), die Sitten der Beschneidung und der religiösen Abzeichen, die Verpflichtung zu den mannigfachsten Steuern an den Klerus, die Pflichten 76. Jahre u. a. So verband sich auch das Privatleben des Caien mit einer Menge von handlungen, die in Beziehung zur Religion standen. Das halten der vorgeschriebenen Sahungen und Gebote wird der eigentliche Inhalt der Religion. Zu diesen Geboten gehörten natürlich auch die moralischen, ja diese nahmen im Alltagsleben des Frommen die erste Stelle ein, ohne daß freilich ein klarer Wertunterschied zwischen dem Rituellen und Moralischen gemacht wurde; denn auch die moralischen Pflichten bezog man weniger auf die Gesinnung, als auf das handeln, und Ritus und Moral waren gleicherweise göttliche Anordnungen.

Bei alledem zeigt sich in dieser Zeit ein immer zunehmender Eifer in der Betätigung der Frömmigkeit, und zwar für den Caien nicht so sehr im

Opferwesen, an dem der fern vom Tempel Wohnende nur in beschränktem Maße teilnehmen konnte<sup>8</sup>), als besonders in der Abung des Gebetes, welches zu regelmäßigen Tageszeiten<sup>4</sup>), mit der Wendung nach Jerusalem hin<sup>5</sup>), verzichtet wurde und dessen zunehmende Länge und Formelhaftigkeit bemerkenswert ist<sup>6</sup>). Begleitet ist das Gebet häusig vom Fasten<sup>7</sup>). Unter den moralischen Handlungen steht obenan die Sitte der Mildtätigkeit gegen Arme, das Almosengeben<sup>8</sup>).

Alle diese Betätigungen der Frömmigkeit galten als Beobachtung der göttlichen Gesehe, deren schriftliche Auszeichnung das Geseh Moses war. Doch ist diese Frömmigkeit der Observanzen im 3. und 2. Ihrh. noch nicht an das geschriebene Pentateuchgeseh gebunden, sondern beruht im wesentzlichen auf der lebendigen Sitte und ihrer Beeinstussung durch die mündliche Belehrung der Priester und Theologen. Die peinliche schriftgelehrte Auszlegung des Gesehbuches und der Zwiespalt, der dadurch zwischen der Frömmigkeit der Gelehrten und der Laien entstand, liegt dieser Zeit noch fern, und die Besolgung des Gesehse erscheint nirgends in der Literatur als Last, sondern immer nur als Freude<sup>9</sup>).

An der Diaspora spielt besonders die Enthaltung vom Schweinesleisch eine Rolle. | 2 Doch ist das Judentum der vorrömischen Zeit noch nicht ängklich im Verkehr mit Nichtjuden, auch nicht mit Bezug auf die Tijchgemeinschaft (vgl. Arsteas). Das zeigt auch der Militärdienst der Juden unter den Ptolemäern und vieles andere. | 3 Das Privatopser tritt immer mehr an Bedeutung zurück; sogar in den Psalmen wird schon manchmal betont, daß Cobpreis und Gebet der beste Teil des Opfers, ja besser als Opser sei und Jahve am Opser an sich kein Gesallen habe (Ps 40, 7; 50, 9 st.; 51, 18 st.; 141, 2). Ahnlich urteilen die meisten Schriftsteller der Zeit: Moral und Gottessurcht sind besser als Opser, sind das rechte Opser (vgl. Prov 21, 3; Sir 32, 2-5; Judit 16, 17); das Opser rechtsertigt sich schließlich nur noch, "weil es geboten ist" (Sir 32, 6 st.). Gewarnt wird vor überseiltem Gelübde (Sir 18, 23; Koh 5, 1. 4 st.). Auch die jüdische Diaspora denkt so (3. B. Aristeas 234). | 4 Ogl. Ps 55, 18; Dan 6, 11; Judit 12, 6. | 5 Dan 6, 11. | 6 Ogl. Neh 1, 5-11; 9, 6-37; Jon 2, 2-10; Dan 9, 4-19; Sir 51, 1-12; Judit 9, 2-14; 13, 4-5; 16, 2-18; Cob 3, 1-6. 11-15; 8, 5-7; 13, 1-15; Gebet Alarjä, Cobgesang der 3 Männer, Gebet Manasses, Jul. zu Ester. | 7 Öffentliches gemeinsames Sasten als Ausdruck der Buße und Reue am Dersöhnungstage; serner II Chron 20, 3; Esr 8, 21; Judit 4, 11. 13; I Mak 3, 47; II Mak 13, 12; Ester 4, 15 st.; Sasten Einzelner Esr 10, 6; Neh 1, 4; Sir 31, 31; Cob 12, 8. | 8 Cod oft; Ester 9, 22; Sir 4, 10; 7, 10. 32; 16, 14; 17, 22 usw. | 9 Dies ist die Stimmung dem Gesehge gegenüber im Psalter (19, 8 st.; 37, 30 st.; 40, 9; 119), wie auch in der gesamten Weisheitsliteratur (vgl. Prov, Sir). Sie bedeutet keine Erweichung gegenüber dem Standpunkt der Zeit Nehemias, deren Aussalfung vom Geseh sich mit der späteren schnischer Aussalfung der Pharisäer noch nicht deckt.

#### § 79. Frömmigkeit und Moral

Mit der Steigerung des religiösen Eifers geht, wie in allen Perioden der Auflösung, auch im Judentum dieser Zeit eine innere Zersetzung des Glaubens Hand in Hand. Der monotheistische Gedanke ist die anerkannte Voraussetzung der jüdischen Religion. Der alte Name des Nationalgottes, Jahve, verschwindet mehr und mehr aus dem Gebrauch 1); man redet nur noch von Gott 2) oder dem Herrn 3), dem Gotte oder Herrn des himmels,

dem herrn der herren. König der Könige4), Gott der Götter; er ist der höchste, der Lebendige, der heilige, Große, Allmächtige u. ähnl. heidengötter sind nichts oder erscheinen degradiert zu untergeordneten Geisterwesen, Dienern Gottes ) ober Dämonen ). Er allein ist Schöpfer von himmel und Erde?) und wird am Ende des Weltlaufs über alle noch widerstrebenden Mächte siegreich triumphieren. Neben diesen universalen Gottesgedanken stellt sich der Gedanke an den Gott Israels, des Volkes der Erwählung: mit den Bätern ichloß Gott den Bund; an Abraham knüpft sich die Beschneidung, an Mose das Geset, an David die Verheiftung der herrschaft. hier erscheint Gott als Retter und Erbarmer, voller Güte und Wahrheit. Aber diese Gedanken verblassen doch in der Frömmigkeit der hellenistischen Zeit vor dem Gefühle der Hoheit und Macht Gottes, dessen Transzendenz und Unnahbarkeit stark empfunden wird8). Man nennt Gott wohl den Dater, aber meint auch damit meist den König und herrn 9). Die Grundstimmung der Religion ist nicht mehr Vertrauen, sondern Surcht: auch wenn immer geflissentlicher die Gute, Cangmut, Geduld Gottes betont wird, so ist doch die fröhliche Zuversicht, die unmittelbare Freude in Gott geschwunden. Typisch werden in der Literatur die massen= haften Bußgebete und Sündenbekenntnisse 10), deren Motiv aber meist die äußere Not ist. Das Leiden des Einzelnen und die Vergänglichkeit des Menschenlebens werden die Probleme, mit denen man sich abquält, ebe man den Gedanken einer jenseitigen Vergeltung zu hilfe ruft 11). So ist die Stimmung bei vielen, und zwar bei aufrichtig Frommen dieser Zeit, Resig= nation, Verzweiflung, Skepsis 12). Andere helfen sich mit dem Gedanken der erziehenden Gerechtigkeit Gottes, der auch dem Frommen Leiden gur Züchtigung und Zurechtweisung schicht 18). Denn auch den grommen erfüllt ein tiefes Miftrauen gegen das eigene Können, ein Gefühl sittlicher Schwäche und Unwürdigkeit gegenüber dem allmächtigen und heiligen Gott. mistisch beurteilt man das menschliche Wesen, dessen natürlicher Trieb zur Sunde neigt 14); Buge und Bekehrung werden darum Grunddaten des religiösen Lebens, auch des Frommen 15). Aber der Glaube an die Freiheit und Derantwortlichkeit des Menschen gegenüber dem göttlichen Geset bleibt unbestritten. Die allgemeine Grundrichtung des Cebens scheidet die Menschen trot allem in Fromme und Sunder, Gesethestreue und Derachter der Gebote. Gerade hier bewahrt die judische Frommigkeit auch in dieser Zeit am stärksten ihren partikularen Charakter. Die Ethik behält eine sona= gogal-gesehliche Beschränktheit 16), indem neben gewissen Grundforderungen ethischer Art doch die Befolgung ritueller Zeremonien wesentlich bleibt, und obwohl in der Weisheitsliteratur und in den Sprüchen der älteren Schriftgelehrten vielfach versucht wird, die Regeln des handelns als ein Ganzes der Lebensführung zu begreifen 17), gelangt man doch nicht zu einer voll humanen Ethik. Die Vorschriften halten sich meist in negativer Sorm. Der Grundzug der Moral ist nüchterne Klugheit und Maghalten; empfohlen wird Gerechtigkeit und Billigkeit, Gute und hilfsbereitschaft, Demut, Friedfertigkeit, Geduld und Genügsamkeit 18), dies alles aber immer vorwiegend gegen den Volks- und Glaubensgenossen. Dabei hält sich in der Volksfrömmig= keit der eudämonistische Glaube an die diesseitige Vergeltung, während die aus den gebildeten Kreisen stammende Spruchliteratur der Moral gern eine praktisch=utilitarische Motivation zu geben pflegt<sup>19</sup>). Die seineren sittlichen Pslichten, die gerade in dieser Literatur gern behandelt werden, stehen für das Durchschnittsempsinden außerhalb des Gesetze und erhalten daher später, je mehr das Verhältnis am Gesetze gemessen wird, den Charakter überschüssissississen, die eines besonderen Lohnes würdig sind <sup>20</sup>). Heroisch ist diese Moral im allgemeinen nicht; sie wurde es erst, wo es einzutreten gast für das Ganze der Religion, den Glauben der Väter <sup>21</sup>).

1 Der Gebrauch des Namens Jahve findet sich noch in den jüdischen Propheten- und Erzählungsbüchern (Chron, Esr, Neh, Ruth, Jona, Hiob 1-2. 42; zulett noch in dem hebräischen Test. Naft.), ebenso in der 1., 4. und 5. Psalmsammlung, Threni, Prov und Sir; dagegen ist er verschwunden im Hologedichte, Kohalat, Daniel (außer Dan 9) und beim Redaktor des 2. und 3. Psalmbuchs. Das Vermeiden des alten Eigennamens des Gottes erklärt sich hier allein aus der bewußteren Erfassung des monotheistischen Gedankens. In der Liturgie erhält sich bewügteren Erjassung des monorsetstagen Gebankens. In der Letturgte ersatt sig der Gebrauch des Jahvenamens noch am längsten (vgl. Sir 50, 20; Philo, vita Mosis III 11 Mang.; Jos. ant. II 275 f.; m. Tāmīd VII 2; Sōţā VII 6); in der spazgogalen Dorlesung wird er durch 'adönāi oder 'älöhīm ersetst, im gewöhnlichen Ceben wird schließlich seine Aussprache ganz verpönt (vgl. Lev 24, 16 LXX). So bekommt der Name Jahve etwas Geheimnisvoll-Magisches und wird daher im Zauber regelmäßig verwendet (vgl. die jüdischen Zauberpappri); schon Artapanos (Eus. praep. ev. IX 27, 24) erzählt, wie Pharao sprachlos zu Boden stürzt, als Moses schon ander geheimen Gottespappra zussistagt. ihm den geheimen Gottesnamen zuflüstert. Zur Vermeidung des Gottesnamens behilft man sich gerne mit veränderten Satkonstruktionen (3. B. Dan 4, 28 f.; Eft 4, 14; I Mikk 2, 53) oder gewissen Aquivalenten (himmel Dan 4, 23; I Mikk 3, 18 f. u. a.). Die alte pluralische (urspr. polytheistische) Bezeichnung "älöhim wird schon Ende der Perserzeit vielsach durch das im Altertum ungebräuchliche singularische "älöah ersett (Dt 32, 15. 17; hab 3, 3; Ps 50, 22; 114, 7; 139, 19; Prov 30, 5; Neh 9, 17 und bes. beim hioddichter). Be besonders bei der Synagogalvorlesung adonāt bzw. kupvoc, letzteres in Anlehnung an die damals in Kleinasien, Syrien und Ägypten ihliche Bezeichnung der Götter und Köttingen als kupvoc kam kupsa. übliche Bezeichnung der Götter und Göttinnen als κύριος bzw. κυρία, | **4** Übertragung höfischer Terminologie. | **5** Schon Dt 4, 19; 29, 25; ferner Sir 17, 17; Dan 10, 13 und wahrscheinlich Pj 58. 82. | **6** Schon Cev 17, 7; II Chron 11, 15 gilt der Cokalkult als Kult der Dämonen, und dieser Gedanke wird später der herrschende [Ot 32, 17 LXX), wobei besonders Dämonen und Totengeister oft durcheinandersspielen (I hen 15 f.; 19; 99, 7; Jubil 11, \$\frac{11}{11}\$, \$\frac{1}{15}\$, 19; 29, 7; Jubil 11, \$\frac{11}{15}\$, \$\frac{1}{15}\$, \$\frac{12}{15}\$, \$\fr Man. | **8** Anthropomorphismen und Anthropopathismen in der Vorftellung Gottes werden daher immer konsequenter vermieden. | **9** Im allgemeinen ist der Gebrauch des Vaternamens Gottes selten: Gott als Vater des Volkes (schon Dt 32, 6; Jer 3, 4. 19; 31, 9; Jes 63, 16; 64, 7; Mal 1, 6; 2, 10; Tob 13, 4 u. a.), als Vater der einzelnen (P) 68, 6; 103, 13; Sir 23, 1. 4; 51, 10 und allgemeiner in Sap. und III Mkh). Meist bleibt es nur eine vorübergehende Stimmung, wenn der einzelne sein persönliches Verhältnis zu Gott unter diesen Begriff stellt. | **10** Sir 2, 7ff.; 5, 4ff.; 17, 29; Tod 3, 1 – 6. 11 – 15; Judit 9, 1 – 14; Dan 9; Geb. Asariä; Geb. Manasses, Jus. zu Ester; Baruch; III Mik 6, 2 – 15. | **11** Die ältere Literatur dieser Zeit von Hiob und dem Psalter an bis zu Kohälät und Sirach weist den Gedanken einer jenseitigen Vergeltung noch ganz zurück. Erst seit dem 2. Ihrh. dringen Vorstellungen dieser Art ins Judentum ein und zwar teils in Form einer dringen Dorstellungen dieser Art ins Judentum ein und zwar teils in Form einer individuellen Vergeltung gleich nach dem Code (Jub 23, 30 f. und 7, 29; 22, 22; 24, 31 f.; I hen 103, 1–8; 104, 1–5; vgl. I hen 22; in der jüdisch-hellenistischen Eiteratur

vgl. Sap., IV Mkk; Sib. prooem. 84 f.; Philo), teils in Verbindung mit dem Auferstehungsglauben und dem Endgericht (vgl. § 80 Anm. 6 und 7). | 12 Am stärksten im Buche Kohälät, das wohl noch in vormakkabäische Zeit gehört. Man betrachtet diese skeptische Stimmung des Kohälät vielfach als Einwirkung griechischer (popular= philosophischer) Ausklärung; aber es ist sehr zweifelhaft, ob sich überhaupt irgends welcher griechische Einfluß bei Kohälät sicher nachweisen läßt. Sein Schicksalssglaube ist aus orientalischen Wurzeln verständlich, und seine resignierte Skepsis (die übrigens schon alte orientalische Parallelen hat) nur das Endergebnis des zerfallenden jüdischen Diesseitsglaubens. Der Unterschied zwischen Kohälät und Sirach liegt vorwiegend in der Stimmung; in ihrem Urteil über die Vergänglichkeit des Cebens, ihrer utilitarischen Ethik und ihrer Empfehlung des Genusses (Sir 14, 14 ff.) kommen beide sich sehr nahe. | 13 So besonders der Verfasser Elihureden (Hiod 32–37). Charakteristisch gerade für die Zeit der Weisheitsliteratur werden die Begriffe Erziehung (musar) und Züchtigung (tokahat). | 14 Dom "Trieb" redet schon Sir 17,31; 21, 11; 37, 3; der Unsittliche läßt sich von ihm beherrschen, der Sittliche hat ihn in der Gewalt. Der Trieb und damit auch die Anlage zur Sünde liegt nach genuin-judischer Vorstellung nicht in der leiblichen Existenz des Menschen begründet, doch gehört er zum ursprünglichen Wesen des Menschen, ist also älter als Adams Şall, der schon eine Wirkung des Triebes war; doch herrichen feit Adams Sunde Cod und Unglück über den Menschen (Bi 4, 17ff. 14, 4; 15, 14–16; 25, 4–6; Sir 25, 24; Sap 2, 24). | **15** Das Keue in dieser Zeit ist natürlich nicht die allgemeine Forderung der Bekehrung des Sünders, sondern daß infolge der allen Menschen eigenen sündhaften Schwäche auch bei dem Frommen Buße und Bekehrung als notwendig vorausgesetzt wird (Sir 17, 29; 44, 16 LXX; Tob 13, 6). Bekehrung (texuba – das Substantiv wird erst in dieser Zeit gebräuchlich) erscheint so neben anderen guten Werken des Frommen. | 16 Insofern ist sie die Erbin des nationalen Partikularismus. | 17 In der Weisheitsliteratur ist dies ohne weiteres ersichtlich: Gottesfurcht ist Weisheit, Frömmigkeit ist Bildung und Jucht. Es ist etwa der Topus Natans des Weisen. Aber auch bei den älteren Schriftgelehrten läßt sich dies beobachten, 3. B. noch in den "Früchen der Däter", in denen bis zu Hillel die gesetzliche Kasuistik noch ganz zurücktritt. | 18 Ein Sortschieft in der Würdigung der Persönlichkeit bahnt sich an in der Hochschung der Freundschaft (3. B. Sir 6, 14 ff.) oder in der edleren Wertung des Weibes (3. B. Prov 31, 10 ff.). Bemerkenswert ist auch, daß zuerst bei Jesus Sirach (4, 28; 5, 10; 7, 12 f.; 20, 24—26) die Psticht unbedingter persönlicher Wahrhaftigkeit betont wird. 19 Schwierigkeiten konnte auf diesem Standpunkt die Motivierung der rituellen Gebote machen. Im gangen wird dies Gebiet in der Weisheitsliteratur mit Buruckhaltung behandelt: lieber keine Gelübde leisten, als sie nicht halten können (Roh 5, 1–4); Kohälät ermahnt sogar zur Dorsicht beim Betreten des Gottesshauses; hören (von Weisheitssprüchen) ist besser als Opfer des Toren (Koh 4, 17). Jesus Sirach, der auch Kultus und Ritus hochhält, weiß die Vorschrift, vor Gott nicht mit seeren händen zu erscheinen (Ex 23, 15; 34, 20), nur damit zu motivieren, daß es geboten ist. Hellenistische Juden rechtfertigen die Zeremonialvorschriften öfters rein rationalistisch (3. B. Aristeas 139. 142). | 20 Schon Simon der Gerechte (Pirkē 'Ābōt I2) soll gesagt haben: "Auf drei Dingen beruht die Welt: Geset, Gottesdienst und Betätigung von Liebeswerken". Diese dogmatistische Formulierung mag erst aus der pharisäischen Schule stammen. Doch ist der Gedanke selbst schon früher in der Volksfrömmigkeit lebendig, wie 3. B. das Buch Tobit zeigt, wo besonders Almosen an Arme, Begräbnis Toter u. ähnl. als solche besonderen Werke der Menschenfreundlichkeit gelten. | 21 Sir 4, 28: "Bis zum Code kämpfe für die Wahrheit, und Gott der Herr wird für dich streiten". Hier melden sich schon die Stimmungen der makkabäischen Religionskämpse mit ihren Martyrien.

#### § 80. Nationale und individuelle Eschatologie

Die national-religiöse Eschatalogie, die in der Perserzeit ausgestaltet und in den Prophetenbüchern niedergelegt war, hat in der hellenistischen

Zeit mit ihrem gesteigerten Individualismus und Rationalismus an Einfluß auf die eigentliche Frommigkeit eingebüßt, aber verschwunden ist sie nicht1). Die hoffnung auf die künftige Königsherrschaft Gottes am Ende der Tage2) tritt guruck hinter dem Glauben an die ichon jett bestehende ewige Herrschaft Gottes über die Welt3); was die Zukunft noch bringen foll, ist ein rein Außerliches: Umkehrung der Machtverhältnisse auf Erden, Dernichtung oder Demütigung der Weltmächte, Herrschaft und Glück des judischen Volkes4). Kein Wunder, daß man bei dieser Verweltlichung der Eschatologie schließlich das hasmonäerreich als Erfüllung der prophetischen Weissagungen betrachten konnte<sup>5</sup>). Das nationale Zukunftsbild war nicht mehr der Ausdruck einer ethisch = religiösen Sehnsucht.

Auch der in dieses Zukunftsbild hineingetragene Auferstehungsgedanke 6) hat daran zuerst noch nichts Wesentliches geändert; denn er bezog sich auf die Auferstehung der verstorbenen Frommen, denen man dadurch an dem erhofften äußeren Glück des Dolkes bzw. der Frommen Anteil geben wollte?). Nur eine Eschatologie, die dem individuellen Dergeltungsglauben entsprach, konnte dem religiosen Bedürfnis der Zeit Genüge tun. Erst im 2. Ihrh. ift diese unter fremden Einflüssen im Judentum aufgekommen, teils als Vorstellung von Belohnung und Bestrafung im Hades 8), teils als Vorstellung vom Weltgericht, welchem nunmehr die allgemeine Auferstehung der Guten und Bosen poraufgeht. Dies Weltgericht ist hier nicht mehr gedacht als ein Kampf Gottes gegen feindliche Mächte und Völker und Vernichtung derselben durch Naturkatastrophen, sondern als ein rein forensischer Gerichtsakt, der über das Endschicksal der Einzelnen entscheidet. Die Ausbildung dieser Ideen erfolgt in der apokalyptischen Literatur.

1 psi, prov, Sir 33, Tob 13–14. | **2** Ob 21; Jes 24, 23; Mi 4, 7; Sach 14, 17. | **3** psi 145, 11. 13; 22, 29; 103, 19; Dan 3, 33; 4, 31 u. a. | **4** In diesem politischen Jukunstsbild sehlt meistens ganz die Hossenung auf die Wiederkertsellung des davidischen Königtums, also die eigentliche Messischoffnung. Nur ganz vereinzelt und schattenhaft tritt die Königshoffnung noch hervor (psi 2, 2b Glosse; I Hon 90, 37). | **5** Jubiläen, Testamente. | **6** Die Vorstellung der Auferstehung ist iranischen Ursprungs (vgl. § 74), hat sich aber erst in hellenistischer Zeit langsam im Judentum settgesest. | **7** Jes 26, 19. Das künstige Ceben gilt denn auch zunächst noch nicht als ewig, sondern nur als sehr lang (I Hen 5, 7—9; 10, 17; 25, 6). | **8** Hen 22; Jubil 23, 30s.

#### § 81. Engel= und Dämonenglaube

Der Monotheismus des Judentums hatte den Seelen- und Dämonenglauben niedergehalten; infolgedessen rang sich auch der Unsterblichkeits= glaube im Judentum erst so spät und mühsam durch. Im Volksglauben war der Glaube an Geister und Gespenster, Beschwörung, Magie, Namenzauber u. dal. lebendig geblieben 1). Offizielle Bedeutung dagegen behielt die Vorstellung von einer himmlischen Umgebung Gottes, seinen heiligen, Dienern oder Boten (Engeln). Der Stimmungswert dieser Phantasien war nicht gering; sie steigerten das Bild von der herrlichkeit des himmlischen Königs, dem die Engel in seinem Palaste droben lobsangen

und dessen Verkehr sie mit der Welt vermittelten. Je mehr dann der Glaube an Geister und Dämonen wieder in höhere Kreise eindrang, um so mehr wurden auch diese unter die Engel eingereiht: die in den Naturkräften wirkenden Elementargeister, die Schutzgeister der Einzelnen oder der Völker, ferner vor allem die Sterngeister; eine Menge von Klassen der Engel wurde unterschieden<sup>2</sup>). Alle diese Geisterwesen neben Gott waren jedoch in der Regel unpersönlich und anonym.

Erst allmählich sind aus dem durch fremde Einflüsse befruchteten Dolksglauben eine Reihe individueller Engelgestalten mit besonderen Eigennamen hervorgewachsen<sup>8</sup>), aber sie haben nie größere Bedeutung in der offiziellen Religion erlangt. Im Dolksglauben dagegen spielten die Engel vielsach eine größere Rolle, bes. als Sürbitter, die man im Gebete anries<sup>4</sup>), ja die Schriftsteller nehmen nicht selten Veranlassung, gegen einen Kult der Engel zu polemisseren<sup>5</sup>). All das steht auf einer Stuse mit dem in weiten Kreisen des damaligen Judentums überhandnehmenden Dämonenglauben und Beschwörungszauber<sup>6</sup>). Diese Vorstellungen erscheinen dann besonders in der Apokalnptik weiter ausgebaut zu einem dualistischen System, in dem sich die Welt Gottes mit den guten Geistern und die Welt seines teuflischen Widerparts mit den bösen Geistern bekämpfen.

1 Ogl. 3. B. Tobit. | 2 So faßte man später die Serasim (Schlangendämonen), die Cherubim (Greifgestalten), ja sogar die Osannim (die Räder des Gotteswagens aus Hes 1) als Engel aus. | 3 Besonders treten hier die 7 (bzw. 6) Erzengel hervor (Tob 12, 15), deren Mamen nach I Hen 20 Uriel, Rasael, Raguel, Michael, Sariel, Gabriel, (Jeremiel) sind. Auch 4 höchste Engel werden genannt (I Hen 40, 2). | 4 Tob 12, 12. 15; 3, 16; Test Dan 6; Cevi 5. | 5 Ap. Joh 19, 10; 22, 85; Himmelst. Jes 7, 21. 85; Kol 2, 8. 18 st., vgl. Judas 8. 10 st.; Il Petr 2, 11. | Ugl. I Hen 7; 8; 69; Judil 10, 12 st., vgl. Jos. ant. VIII 46 st.; Matth 12, 27 u.a. Ogl. besonders die Dorstellungen von Salomo als Zauberer, von Salomos Zauberring, salomonischen Zauberbüchern u. dgl.

## § 82. Theologische Spekulationen

theismus losringt, begegnen in der Religionsgeschichte jene eigentümlichen Begriffe von hypostasen, in denen ursprünglich konkrete Göttergestalten zu abstrakten Figuren verslüchtigt werden, die halb Person, hald Eigenschaften Gottes sind. Anfänge solcher Entwicklung sind bereits die Vorstellungen vom Boten, vom Antlitz und vom Namen Jahves. Din jüngerer Zeit mehrt sich dann im Judentum, wie in anderen Religionen. und z. T. unter fremdem Einsluß, die Vorliebe für solche hypostasierungen abstrakter Größen. Die bedeutsamsten unter ihnen wurden der Geist, das Wort, die Weisheit. Bei allen dreien spielt vor allem der Schöpfungsmythus, und zwar wohl in fremder Gestalt, eine Rolle. Der Geist als göttliche Urpotenz gehört schon der phönikischen Mythologie an. und das Wort als weltschöpferische und offenbarende Größe hat seine nächste Parallele in der theosophischen Spekulation über Thot-Hermes und über Ptah.; doch tritt die Bedeutung dieser beiden in der älteren jüdischen Spekulation zurück

hinter den Spekulationen über die Weisheit, die ihren Ursprung teils in analogen Spekulationen über die Isis=coφία, teils vielleicht auch in iranisch=babylonischen Spekulationen zu haben scheinen<sup>6</sup>).

1 Der "Bote Jahves", der mit den mannigfachen Figuren von Götterboten zu vergleichen ist, begegnet bereits Ri 5 und bei J; er ist der Dertreter des Sinatgottes in Palästina und an den einzelnen Kultstätten, doch ist diese Vorstellung bei den Israeliten nur eine theologische Formel geblieben (Ed. Mener, Israeliten 216). Das "Antlite" ist eine hypostasierung des Gesichtes der Götterstatue und meint gleichfalls die Erscheinungsform des Gottes am Kultorte (vgl. die Göttin Canit als "Antlig Baals" auf karthagischen Inschriften, die Ortsnamen Pnuel im Ostjordankande und Geod πρόςωπον in Phönike). Der an der Kultstätte haftende "Name" des Gottes ist eigentlich das magische Band, das den Gott an die Stätte bindet; auch er wird als selbständiges Machtwesen hypostasiert. | 2 Ju vergleichen sind hier besonders die Spekulationen der persischen Gatha's über die Ameka spenta's (vgl. § 74); doch finden sich ähnliche Erscheinungen 3. B. auch bei den Babyloniern, Phönikern, Ägyptern, Griechen. Baus iranischem Einfluß begreift sich vielleicht die in der jüngeren Citeratur so häusige hypostasierung von "Güte" und Wahrheit" (Ps 89, 3. 15; 57, 4; 61, 8; 40, 12; Prov 20, 28; 3, 3; 14, 22; Ps 85, 11 ff.; Jes 16, 5), die offenbar dem vohu manō und asa der Gāthā's entsprechen (vgl. § 74). Die phönikischen Schöpfungsmythen sinden sich dei Eusedius pr. ev. I 10 (aus Philo von Byblos) und dei Damascius, de primis prince and I konn 125 § 385 (aus Chebrar war Mecked). Die beiden Unternation pr. ev. 1 10 (aus Philo von Byblos) und bei Damascius, de primis princ. ed. J. Kopp 125, S. 385 (aus Eudemos und Mochos). Die beiden Urelemente sind hier, ebenso wie Gen 1, 2, Wasser und Geist — letzterer das schaffende süber dem Weltei brütende) Element. Als weltschöpferische Potenz sindet sich der Geist wieder hi 33, 4; Judit 16, 15; Ap. Bar 23, 5, als das All erfüllend Sap 1, 7, in der Geschichte waltend Jes 63, 10; Ps 106, 33. | 5 über Thot-Hermes als Wort vgl. Reihenstein, Poimandres, S. 117ss.; Bousset, Knrios Christos, 2. Ausl., S. 310ss.; über das Wort des Schöpfergottes Ptah vgl. Breasted, Gesch. Ägyptens, deutsch, S. 294s.; Reihenstein, Poimandres, S. 58ss. Außer diesen ägyptischen Spekulationen der südlichen Spekulation über das Wort witzemisch haben. Die kunnstellerung der südlichen Spekulation über das Wort" witzemisch haben. Die knunstellerung der judischen Spekulation über das "Wort" mitgewirkt haben. Die hnpostasierung des gesprochenen Wortes begreift sich, wie die des Namens, aus der realen Macht, die man ihm zuschrieb und die natürlich vor allem dem göttlichen Schöpferworte eigen war (vgl. Gen 1; Pj 33, 6; 147, 15.18; Sap 9, 1; vgl. Sir 39, 17; 42, 15; Ap. Bar 21, 4); auch sonst neigen die Juden zur Hypostasierung des göttlichen Wortes (Pj 107, 20; 119, 50); besonders in den älteren Targumen ist diese Vorstellung vom Worte (mēmrā) aus= gebildet. | 6 Vgl. vor allem Prov 8, 22ff.; 9, 1ff.; hiob 28; Sir 24, 3-6; Sap 6, 18; Munde des Gottes hervorgegangen Sir 24, 3, ein Aussluß seiner Herrlichkeit, ein Abglanz seines Lichtes Sap 7, 25f.; himmel und Chaosslut durchkreite sie Sir 24, 5, bis vom himmelsthron zu den Menschen geschickt Sap 9, 10 (daher mit dem Gesetzidentisch). Unter den Menschen hat sie ihr haus aufgeschlagen und lädt die Weisheitsdurstigen zu sich ein Prov 9, 1 ff., daß sie durch allerlei Prüfungen hindurch zur Offenbarung ihrer Mysterien gesangen Sir 4, 17 f., daß der Eingeweihte die himm-liche Braut heimführe Sap 8, 2. 9 und Unsterlichkeit durch sie erlange Sap 8, 13. Noch mythologischer sind später die Vorstellungen bei Phiso, wo 3. B. Gott der Dater, die Weisheit die Mutter ist und ihr Sohn entweder die Welt (de ebrietate 30) oder der Cogos (de fuga 109) ist. — All das erinnert lebhaft an die Spekulationen über die Isis=coφία und ihre mystischen Weihen. Zu der in hellenistischer Zeit weitverbreiteten Cehre von der Isis-copia vgl. bes. Reigenstein, Zwei religionsgeschichtliche Fragen, 1901, S. 108f., 129f. und Poimandres 1904, S. 44f. Doch
scheinen auch bei der jüdischen Weisheitsvorstellung iranische Einslüsse neben den
ägnptischen mitzuspielen, wie dies schon Bousset und Reigenstein angenommen
haben; vgl. zulegt auch R. Bultmann, Der religionsgeschichtliche hintergrund des
Johannesprologs (in: Eucharisterion für H. Gunkel), 1922.

## § 83. Die Gelehrten und die Schule

Wie schon im alten Ägypten des 3. Jahrtausends wird es auch im vorexilischen Ifrael und Juda Schreiberschulen gegeben haben, in denen die aristokratische Jugend auf die Beamtenlaufbahn vorgebildet wurde 1). Nachweisbar sind solche Schulen jedoch erst in nacherilischer Zeit2), und damals haben sie unter der wachsenden herrschaft des Klerus3) ein starkes religioses Geprage und zugleich eine Bedeutung für das religiose Ceben erhalten4). Außer im Schreiben und Cefen wurden die Schüler hier vor allem in der Sittenlehre und in gesellschaftlichem Benehmen unterwiesen 5). Daneben pflegten die Cehrer der Weisheitsschule Studien mancherlei Art, in denen heimische Aberlieferung mit Einflussen aus Babylonien und Persien, Sprien und Agnpten zusammenfloß: Literatur und historie, himmelskunde und Kalenderrechnung, Erforschung der Naturkräfte und Elemente, Magie und Medizin, Theologie und Spekulation über die göttliche Weisheit 6). All das perband sich mit dem Studium der überlieferten hebräischen Literatur, por allem des Gesetzes und der ihm angereihten geschichtlichen und prophetischen Bücher?). So entwickelte sich in der Schule einerseits eine am Gesetz orientierte Sittenlehre, andererseits eine von willkürlicher Eregese, Phantasien und buntem Wissen befruchtete gelehrte historiographie und Difionsliteratur8), ein meist krauses Gemisch von Geschichte und mythologischer Legende, Wissenschaft und Aberglaube.

<sup>1</sup> Der Schreiber am Königshofe (II Kön 12, 11), der Schreiber des Feldherrn (II Kön 25, 19), private Schreiber wie Baruch (Jer 36, 26), Jonatan (Jer 37, 15). Dielleicht war school damals das Schreibergewerbe, wie andere Gewerbe, genealogisch zunstmäßig organisiert (I Chron 2, 55; vgl. I Mkk 7, 12). | 2 Die biblische Spruchtteratur (Sprüche Salomos, Jesus Sirach, Kohälät u. a.) stammt aus diesen Schulen und läßt Schlüsse auf ihren Betrieb zu. | 3 Als Cappus des Schulgelehrten erscheint beim Chronisten Esra, der Priester. | 4 Frömmigkeit und Bildung gehören sortan zusammen. Der Unterschied des Ungebildeten und Gebildeten wird schon vom Siraziden stolz hervorgehoben; nur der Gebildete kann Hosbeamter, Richter, öffentzlicher Redner werden (Sir 38, 24–39, 11). | 5 Der Lehrer überlieferte alte Spruchweisheit, formulierte neue Sprüche und prägte sie dem Gedächtnis der Schüler ein; sernen ist "wiederholen" (šānā). Der Lehrer unterschietet meist im eigenen Hause, manchmal auch in Räumen des Tempels (z. B. Jos. bell. I 78); er saß erhöht, die Schüler zu seinen Füßen am Boden. | 6 In alter Zeit waren die Weisen Zauberer (Jes 3, 3), Traumdeuter (Gen 41, 39), Spruchdichter (I Kön 5, 9–14) u. ähnl.; die Erinnerung daran erhielt sich dien Dolksglauben und in der Legende, in denen der weise Salomo die Rolle des Zauberers spielt. Seit der Perserzeit änderte sich der Echarakter der Weisheit entsprechend dem veränderten Bildungsniveau und der Richtung der einzelnen Schulen: in der älteren Weisheitsschule dieser Zeit herrscht ganz die moralische Spruchdichtung, deren Patron Salomo bleidt; in der jüngeren apokaspetischen Schule überwiegt das Interesse an Traumvisionen, kosmologischer Spekulation u. a.; die alegandrinische Schule wiederum pseede besonders sistorie und Eregese. |

7 Der Enkel des Siraziden um 132 v. Chr. nennt zuerst Gesetz, Propheten und die übrigen Schriften als die von den Vorsahren überlieferten Bücher. Einen abgeschlossenen Kanon kennen weder er noch seine Zeitgenossen, weder die Juden in Alexandria noch in Palästina. S Die späteren Rabbinen unterscheiden diese beiden Gebiete der Schulgelehrsamkeit als haläkā und haggādā ('aggādā); zur letteren gehört schon Gen 14 und die Chronik, serner das Jubiläenbuch und die Geschichtsschreibung der Alexandriner, sowie die gesamte Apokalapsenliteratur.

## § 84. Die Weisheit der Mystiker

Den stärksten Einfluß übte diese jüdisch-synkretistische Schulweisheit auf die allgemeine judische Entwickelung durch jene Legenden- und Visionsliteratur. die man als Apokalyptik zu bezeichnen pflegt und deren haupterzeugnisse im alteren henochbuche mit seinen darin verarbeiteten noachitischen gragmenten, im Buche Daniel, im Jubilaenbuche und in der Grundschrift der Testamente der 12 Patriarchen vorliegen 1). Die Apokalyptik hat sich nicht aus dem prophetischen Schrifttum entwickelt, sondern aus der gelehrten Schullegende 2). Daß gelehrte Kreise, Kreise der Weisen, hinter dieser gangen Literatur stehen, verrät sich überall3). Sie geben ihre Weisheit als uralte, einem Weisen der Vorzeit geoffenbarte und vom Nimbus des Altertums umwobene Überlieferung4), die, bis zur Gegenwart geheim bewahrt ("versiegelt")5), den Eingeweihten die tiefsinnigen Geheimnisse der Natur und Geschichte enthüllt: astronomische und kosmologische, botanisch= medizinische und magisch-dämonologische, historische und eschatologische. Im Unferschied von der rationalen Weisheit der Spruchliteratur ist die Weisheit dieser Schulen eine hieratische, mystisch-okkulte Geheimwissenschaft, welche die geheimen Kräfte der Natur und der sie beherrschenden Geisterwelt, die Dinge des Jenseits, Ursprung und Bukunft der Welt und der Menschengeschichte erforschen will 6).

Das Derhältnis der Weisheitsschulen zum Priestertum in nachexilischer Zeit ist nicht ganz durchsichtig. Als Topus eines Schulgelehrten, eines "Schreibers" erscheint beim Chronisten (vgl. bes. Esr 7, 11) der Priester Esra. Der ganze Komplex dieser oft sellsamen Schulweisheit ist in allem wesentlichen fremden, vor allem iranisch-babylonischen Ursprungs, hat sich aber im Judentum mit jüdischer Überlieserung innigst verbunden; denn trotz aller fremden Beeinflussung zeigen sich gerade die Weisen der Apokalppsenliteratur als treueste Pfleger jüdischen Erbes, als Eiserer sür das Geseh und begeisterte Anhänger der gegen den hellenistischen Siberalismus

kämpfenden Makkabäer?).

Aus dieser für das Zeitalter des Synkretismus charakteristischen Mischung von Fremdem und Heimischem hat sich eine von der traditionelljüdischen sehr verschiedene, eigentümlich mystische Gesamtanschauung gestaltet, deren Grundzüge der gesamten Apokalypsenliteratur gemeinsam sind. Durch die Betonung des ekstatisch-visionären Erlebnisses gewinnt die alte, im Rahmen des prophetischen und jüdischen Monotheismus verblaßte Seelenvorstellung anschaulichere Cebendigkeit; man schreibt den Totenseelen im Hades eine bewußtere und persönlichere Existenz zu als in früheren Zeitens,

und das Jenseits wird zum Schauplatz einer künftigen Bestrafung oder Beschnung.). Die Folge ist eine ausgeprägt dualistische Anschauung vom Wesen des Menschen, aus welcher sich die Konsequenzen für die Ethik ergeben: das Sichtbare und Sinnliche wird entwertet; es melden sich asketische Ideale, die die eigentlichen Quellen des Unsittlichen im Geschlechtszleben. und im irdischen Besitze. purch den Hindlick auf eine Dergeltung nach dem Tode wird das Ziel der Ethik ein jenseitiges und ihre Stimmung eine weltüberlegene, selbst zum Martyrium bereite.

Auch das Weltbild steht unter dem Einfluß dieses dualistischen Gegen= fates. In der Difion befreit fich der Geift aus den Schranken der Leiblichkeit und fährt auf zum himmel 18), der für den Derzückten die Welt des Lichtes ist 14). himmel und Unterwelt, Licht und Sinsternis treten wie in der iranischen Religion sich gegenüber, und fie symbolisieren zugleich ethische Gegenfage: Wahrheit und Luge 15). Beide Welten bevolkert nun die vom wiedererwachten Volksaberglauben befruchtete Santasie mit Scharen guter und boser Geister: hier der um den gottlichen Thron sich scharenden guten Engel, reiner Geister, die oft mit den Geistern der leuchtenden Gestirne, den "Wächtern" 16), zusammengedacht werden und unter denen die sieben (bzw. sechs) Erzengel hervortreten17), dort der bosen Geister und Damonen, deren Oberster, nun abnlich dem persischen Angro manju, als Teufel zum herrscher eines gottfeindlichen Reiches des Bosen und der Sinsternis wird 18). In diesem Engel- und Dämonenglauben gewinnt alter Seelenglaube neues Leben; man glaubt an Geister der Elemente 19), Schutzengel der Einzelnen und der Dolker 20), und wenn die Engel als Mittler und gurbitter zwischen Gott und Mensch treten 21), so ist der Weg zu eigentlicher Engelverehrung nicht mehr weit. Die bosen Geister, deren Entstehung man aus Gen 6. 1 - 4 erklärt, gelten als Urheber von Zauberei, Astrologie und allerlei Schwarzkunst, von Krieg, Krankheit und allem Unheil und Caster 22), und sie gu bandigen und zu beschwören ift ein Teil der mustischen Wissenschaft.

Schlieflich ist auch die Geschichtsbetrachtung vom dualistischen Gedanken beherrscht. Der Gegensatz der leidensvollen Gegenwart und der kommenden heilszeit, wie ihn die traditionelle Eschatologie schilderte, wird nun ins Mustijch - Spekulative übersett. Zwei Weltzeiten stehen sich gegenüber, dieser Aon, in dem die Weltreiche und das Bose herrschen, und jener Aon der Gottesherrschaft und des Reiches der heiligen. Man berechnet gablen= mäßig die Dauer dieser Weltzeit, die — wie die Zeichen der Zeit lehren alt geworden ist 28) und nahe vor ihrem Ende steht. Dann folgt das Gericht, das nun zum Weltgericht im großen Stile wird, ein Gericht über die Menschen- und Geisterwelt 24). hier hat die Vorstellung vom Kampfe des Gottes gegen seine Seinde keinen Raum mehr; Gott ist als königlicher Richter gedacht, der von seinem Throne aus über Gute und Bose Recht spricht 25). Über alle ergeht das Gericht, über Lebende und Tote. Cohn und Strafe sind, wie in der kanonischen Eschatologie, auch in der älteren Apokalyptik noch vorwiegend diesseitig gedacht: der Schauplag des eschatologischen heiles ist das neue Jerusalem mit dem neuen Tempel, die erneuerte Erde 26). Damit auch die verstorbenen Gerechten daran teilnehmen können, werden sie vom Totenschlaf erwachen und wieder auferstehen <sup>27</sup>), um dann zusammen mit den anderen Frommen ein sehr langes, ja ewiges Ceben in Glück und Wonne zu sühren <sup>28</sup>). Alles Unheil und alles Böse hat ein Ende, alle sind fromm und gerecht <sup>29</sup>). Ewiger Friede herrscht unter dem Regiment des Königs der Endzeit<sup>80</sup>). Die Gottlosen dagegen werden gänzlich vernichtet und zu ewiger Schmach und Pein verurteilt; der Ort dieser Pein ist das Tal Hinnom (gē hinnōm, griech, zeévva) bei Jerusalem <sup>31</sup>). Mit dieser im wesentlichen der kanonischen entsprechenden Eschatologie haben sich in der Apokasuptik — je länger je mehr — Dorstellungen über eine mythisch-transzendente Welt vermischt, vor allem die Dorstellung vom Paradiese als dem Orte der Seligen mit dem Lebensbaum und Cebenszquell, und als Gegenstück wird dann der Strasort der Verdammten zur transzendenten hölle, die als seuriger Osen oder Feuerpsuhl gedacht wird. Die Verdindung dieser disparaten Elemente einer teils diesseitigen, teils jenseitigskosmischen Eschatologie pslegt dadurch zu geschehen, daß die im himmel seit Urzeit präezistenten Dinge, das Paradies, der König der Heilszeit 3<sup>2</sup>) usw., auf die erneuerte Erde gebracht werden.

1 Am nächsten verwandt mit dieser Apokalapsenliteratur erscheint die ägaptische Distonsliteratur, wie sie bes. im Corpus Hermeticum vorliegt (vgl. Reigenstein, Poimandres, S. 9 sf.); der Zusammenhang beider bleibt noch zu untersuchen. Das Henochbuch (I hen) ist eine Sammlung von henochitischer und noachitischer Literatur henoch buch (I hen) ist eine Sammlung von henochitischer und noachitischer Literatur aus verschiedener Zeit; einzelne Teile, wie die Wochenapokalypse (93, 1–10; 91, 12–17), die Traumgesichte und Reisen (12–36) und die noachitischen Stücke (6–11; 54, 7–55, 2; 60; 65–69, 25; 106–107) sind vielleicht noch vormakkabäisch; aus der Zeit des Judas Makkabäus scheint 83–90 zu stammen, während die Mahnereden (91–104) und die Bilderreden (37–71) in das 1. Ihrh. v. Ch. zu gebören scheinen. — Auch das Danielbuch ist ein kompliziertes Ganzes: die aramäischen Cegenden (1–6) mit dem angehängten Traumgesicht (7) sind vormakkabäisch (3. Ihrh.), die drei hebräischen Visionen (8–12) gehören in die Jahre 168–164; angehängt sind als Korrekturen des Weissagungstermins 12, 11 und 12, 12 (vor Sommer 164); interpoliert im ersten Teil sind die Beziehungen auf die Makkabäerzeit (2, [41b]. 42. [43]; 7, 7bß. 8. 11 a. 20–22. 24–25), im zweiten Teil das Gebet Daniels (9, 4–19. [20]); der Buchansam wurde später ins hebräische überset. — Das Jubiläenbuch, eine legendenhafte Weiterbildung der Genesis mit einer kleinen Apokalypse in Kap. 23, und die Grundschter Veiterbildung der Genesis mit einer kleinen Apokalypse in Kap. 23, und die Grundschter Veiterbildung der Genesis mit einer kleinen Lich in den Ausgang der Hasmonäerzeit. — Manche Forscher sind heute der Meinung, daß auch die in der Geniza der Synagoge von Altkairo gesundenen und von Schecht er daß auch die in der Geniza der Synagoge von Althairo gefundenen und von Schechter 1906 veröffentlichten Fragmente der sog. Sadokidenschrift (oder Damaskusschrift) in die hellenistische oder frührömische Zeit gehören; Ed. Mener, der die Schrift in die Zeit um 170 v. Chr. datiert, zieht aus dieser Datierung bereits sehr eilige Schlüsse für die Literatur- und Religionsgeschichte. Aber eine so frühe Datierung Schlüsse für die Literaturs und Religionsgeschichte. Aber eine so frühe Datierung dieser Schrift ist nicht nur ganz zweiselhaft, sondern sogar sehr unwahrscheinlich. Dermutlich ist die Schrift, wie schrift, de schrift, de schrift, de schrift, wie schrift, de schrift, de schrift, wie schrift, wie schrift, wie die Jahrhunderte jünger und stammt aus der bei Kirkisani (10. Ihrh.) als Vorsläufer der Karäer erwähnten Sekte der "Söhne Sadoks". Wie diese, verdietet sie Ehescheidung und Nichtenheirat und sehnt, wie die Jitierung eines Judiscenducks (es braucht nicht das uns erhaltene Judiscenduck zu sein, ebenso wie das zitierte Testament Levis sicher ein anderes ist als das heute erhaltene) zeigt, den Mondkalender ab. Gegen eine Datierung der Schrift in alte Zeit spricht die Zitierung des masoretischen Textes und der ganz von der Bibelsprache abhängige Worts und Phrasenschaft. Ogl. auch das Verdot, bei der und 7% zu schwören, und das erst in arabischer Zeit bezeugte Amt des medakker. | 2 Wohl zeigt das Interesse

an Gesichten und Wahrträumen und die oft sehr gute Schilderung ekstatisch-visionarer Dhanomene (3. B. Dan 10, 2 ff.; hen 14, 8 ff.; 60, 1 ff.; 65, 4; 71, 1 ff.; 83, 2 ff.), daß solde mustischen Zustände den Verfassern bekannt und 3. T. wohl auch von ihnen selbst ersebt sind, aber diese Mrstik ist keine ursprüngliche, enthusiastische mehr, sondern — dem Charakter der Zeit entsprechend — verständig, gelehrt, literarisch geworden. Überall stehen Vision und Weissagung in diesen Schriften im literarischen Rahmen der Legende. Aber auch diese Legende hat mit der an die heimische Geschichtsüberlieferung sich anrankenden, oft ja schon etwas läppischen Cegendenerzählung, wie sie 3. B. in den jüngeren Elementen von Sam und Kön vorliegt (3. B. I Sam 16, 1 ff.; 19, 18 ff.; 21, 11 ff.; I Kön 13; II Kön 1, 9 ff.) nichts zu tun, sondern unterscheidet sich gerade von ihr durch ihr deutlich gesehrtes Gepräge, wie es schon in Gen 14 und Judit, und dann bes. in der Geschichtslegende der Chronik und der alexandrinischen Historiographen zutage tritt. Dor allem handelt es sich um Sagen und Legenden der Urzeit: vom ersten Menschen, Paradies, Sintflut, Turmbau, vom Sall der Engel, von den Urvätern u. dgl., bei denen die alten babylonischen Sagen der Genesis durch neueinströmende iranisch-dabylonische Einstüsse ausgebildet werden und bei denen besonders die Sagen von Henoch und Nach, Engelfall und Sintstut in den Mittelpunkt des Interesses rücken. | 3 Die Versasser rechnen sich, in bewußter Unterscheidung von der Masse des ungelehrten Dolkes, zu den "Einfichtigen" (Dan 11, 33. 35; 12, 3. 10), den "Weifen" (Hen 98, 9; 100, 6; vgl. 82, 3; 99, 10), bilden also eine geschlossene Schule, eine aspecte. Don Wissen, Weisheit, Wissenschaft, Schreiben und Cesen von Büchern (Dan 1, 17; Hen 83, 2; Jub 4, 17; 11, 16; 19, 14; Test Rub 4; Lev 13) redet die Apokalaptik immersort. Zum Teil haben die Versasser recht bemerkenswerte Kenntnisse, historische (Dan 8–12), geographische (Jub 8-9), astronomische (I Hen 72-82). | A Ahnlich wollte auf hellenistischem Boden 3. B. Euhemeros seine Weisheit aus einer "heiligen Aufzeichnung" haben, die von der Insel Pandaia im Indischen Ogean und von ben Menichen der Dorzeit, Uranos, Kronos und Jeus stammen sollte; ähnlich wurde die ägyptische Dissonsliteratur auf Thot (Hermes) zurückgeführt. In der jüdischen Gelehrsamkeit sind es Männer wie Henoch, Noah, Daniel, denen die Urweisheit aus dem Himmel, bes. aus himmlischen Büchern (vgl. Dan 10, 21; I hen 93, 2 f.; 103, 2; 106, 19), geoffenbart wird (über Henoch vgl. schon Gen 5, 22; Sir 44, 16; 49, 14, über Noah Gen 6, 9, über Daniel hes 28, 3). Henoch ist dabei nur jüdischer Ersah sür den badylonischen Ermeduranki, den Schamasch und Ramman in die Geheimmisse von himmel und Erde einweihen und der von ihnen ein Buch für die Wahrsgasenrielter bes altenvowischen Insaltes erhält. Urspringlich sind es alte Meise des priester, bes. astronomischen Inhaltes, erhält. Ursprünglich sind es alte Weise des Ostens, Babyloniens; denn Babylon ist die Heimat der Weisheit. Darum sernen Daniel und seine Freunde chaldaische Sprache und Schrift, abnlich wie auch sonst für die Apokalyptiker Schrift und geheime Weisheit in Chaldäa zu Hause ist. | 5 Vgl. Dan 8, 26; 12, 4. 9; I hen 37, 25; 82, 2; 104, 11–13; Jub 4, 17. 21; 10, 135; 12, 27; 32, 24–26; 45, 16. Auf solche Geheimschriften esoterischer Kreise bezieht sich ursprünglich auch der Ausdruck "apokryph" (= geheim), vgl. z. B. "das heilige apokryphe Buch Mosis" (Dieterich, Abragas 169) und gahlreiche antike Nachrichten über apokryphe Bücher der verschiedensten Sekten (zum Bedeutungswandel des Wortes "apokryph", vgl. § 101 Anm. 1). | 6 Was diese Versasser visten wollen, ist Wissen, Weisheit, Enthüllung von Geheimnissen der Natur und ihrer verborgensten, okkulten Kräfte. Freilich ist solches Wissen den Sterblichen nicht immer heilsam; es gibt Geheimnisse, die aufzudechen ruchloser Frevel ift, Geheimnisse des Zaubers und der schwarzen Magie, wie fie der Satan und die bofen Engel einst die Menschen Iehrten (I hen 7, 1; 8, 1 ff.; 9, 6 f.; 16, 3; 65, 6-8. 11; Jub 8, 2-4; 11, 8). Aber die frommen Weisen besitzen geheimes offenbartes Wissen, um solche Wirkungen der Dämonenwelt zu bekämpfen; sie kennen heilkräftige Wurzeln und Steine und wiffen Krankheiten zu heilen (Jub 10, 10. 12-14, vgl. I Ben 3, 1; 30, 1-32, 1; Jub 21, 12; Test Lev 9; Jub 10, 13 nennt ein medizinisches Noahbuch); sie kennen die Engel und Dämonen bei Namen (I Hen 6, 7; 8, 1. 3; 69, 2–13), um Macht über sie zu gewinnen. Wie hier Zauber und Beschwörungswesen in die Religion eindringen, so in anderer hinsicht aftrologischer Glaube; zwar bekämpft man die

Cehre der Chaldaer (Jub 11, 8, vgl. 8, 3 f.); aber Daniel lernt doch "Schrift und Sprache der Chaloder (Jud II, 8, vgl. 8, 3.1.); aber Daniel ternt vom "saftilt und Sprache der Chaloder" (Dan 1, 4) und ist den chalodissischen Zauberern und Wahrsagern weit überlegen (Dan 1, 20, vgl. Jud II, 16 ss.). Man legt großen Wert auf die Beobachtung der Gestirne, in deren Lauf sich Gesetz und Ordnung der Natur darstellen (Jud 1, 5. 10. 14; 23, 19; I hen 2, 1-3; 5, 2; 41, 5; 69, 19 f.; Test Naft 3), und betrachtet die solare Kalenderrechnung (I hen 72, 32; 74, 10; 82, 4-6; 75, 2; 80, 7; 82, 5; Jud 2, 9; 4, 21; 6, 30-38) als ein heiliges Stück der Religion; vor allem aber dringt mit diesen aftrologischen Elementen der Schicksalsglaube ein, der Glaube an die Pradestination alles Weltgeschenns nach Seit und Stunde (Dan 2, 21; 11, 35; I hen 92, 2; Jub 1, 4 f. 27. 29; 16, 3. 9; 24, 33; 32, 21 ff.; Test Cev 5; Assay to Consider the sense of the se Geheimnisse eingeweiht ift, begreift die heiligen Jahlenverhaltnisse, nach denen der Weltlauf in bestimmte Perioden eingeteilt ist: 4 Weltzeitalter (Dan 2; 7; I hen 85-90) oder 10 Weltwochen (I Hen 93, 1-10; 91, 12-17, vgl. die Weltzeit zu 10000 Jahren I Hen 16, 1; 18, 16; 21, 6) oder 70 Perioden (Dan 9, 1; I Hen 10, 12; Test Lev 16f.), auch 12 Stunden (I Hen 89, 72). Bei diesen Nachrechnungen zeigen die Ders fasser oft recht genaue Geschichtskenntnisse (3. B. Dan 8, 14; 9, 25 f.; 12, 7. 12; I hen 90, 1. 5. 17). So berechnen sie bann auch bas Ende bieses Weltlaufs und den Andruch des neuen großen Kons, und ihre Weisheit wird damit zu einer gelehrten Prophetie. | **Z** Das Gesetz ist auch für diese Mystiker die grundlegende Offenbarung; Reinheits und Speisevorschriften, das Derbot der Mischehe und des Umgangs mit heiden, Sabbatpflicht und Kultgesetze sind ihnen so heilig wie dem strengsten Juden sonst (Dan 1, 8 ff.; 3, 8 ff.; gejese ind ihnen so geing wie dem strengsten Juden sonst sonst schaft, 3, 8 ft.; 6, 11 ft.; 7, 25; 8, 11. 13; 9, 27; 11, 31; 12, 11; Jub 1, 14. 26; 3, 8 ft.; 30 ft.; 7, 20. 31 ft.; 13, 25 ft.; 15, 24 ff.; 22, 16. 20; 30, 5ft.; 32, 27 ft.; Test Lev 13; I hen 93, 6 ft.; 98, 11). Der nationale Gedanke wird von ihnen ebenso eifrig, wie in der kanonischen Eschatologie, 3. T. direkt sanatisch vertreten (Dan 7, 13 ft. 18. 27; I hen 38, 5; 50, 2; 90, 19. 30; 91, 12; 92, 4; 95, 3. 7; 98, 12; Jub 23; 32, 19; Test Lev 18; ein irdischer Messias I hen 90, 37). Begeisterung für die Makkabäerschaft, 28 gen das Buch Daniel (vgl. Dan 11, 34) und die vielleicht auch in die Zeit des Auss Makkabäus gehörigen Gesichte I hen 83–90 (ngl. 90. 91): nollendes des Judas Makkabaus gehörigen Gesichte I hen 83—90 (vgl. 90, 9 f.); vollends die gegen Ende des 2. Ihrh.s vielleicht noch versaßten Jubiläen und die Grundsschrift der Testamente verherrlichen in hohen Tönen das hasmonäische Hohes Erst in der ersten hälfte des 1. Ihrh. macht sich in den Mahnreden (91-104) und Bilderreden (37-71) von I hen eine veränderte Stimmung gegen oas hasmonäerhaus geltend, in welcher sich schon der blutige Konflikt zwischen Alexander Jannai und den Frommen wiederzuspiegeln scheint. | **8** Jud 23, 30; jedoch erhält sich dabei die Dorstellung vom Schlafe der Toten (vgl. Jud 23, 1; Test Ist 7; Seb 10; Dan 7; Ass 300). | **9** Der hades ist nach I hen 22 in vier Räume geteilt (einen hellen und drei dunkle); diese Räume gind bestimmt sür die Märtnrer, für die übrigen Frommen, für die bei Lebzeiten nicht vom Gericht betroffenen Gottlosen und für die gewaltsam ums Leben gekommenen Gottlosen. Während hier das Elysium in die Unterwelt verlegt ist, erscheint es sonst als Paradies im fernen Often, am Ende der Erde, wo die Gerechten wohnen (Ihen 24, 3ff.; 32, 3ff.; im fernen Often, am Ende der Erde, wo die Gerechten wohnen (1hen 24, 3ff.; 32, 3ff.; 38, 1; 39, 4 ff.; 60, 8. 23; 65, 2; 106, 8; Jub 4, 23); auch in den himmel kommen die Geister der Gerechten (Ihen 104, 2. 6). | 10 Die Ehe wird nicht grundfählich verworsen, aber stark asketisch betrachtet, das weibliche Geschlecht sehr abschäßig beurteilt und die geschlechtliche Enthaltsamkeit gepriesen (Test Rub 4-6; Juda 15; Is 2-3, vgl. auch Ihen 82, 2; 85, 3; Jub 3, 24). Wollust ist die größte aller Sünden (Ihen 8, 2; 67, 8. 10. 13; Jub 23, 14; 33, 20; Test Rub 2 ff.). Ideal ist das ungeschlechtige Wesen der Engel (Ihen 51, 4; 104, 6, vgl. Ihen 12, 4; 15, 4-7; 69, 11; 106, 5 f. 12); die Engel von Gen 6, 1-4 haben "ihre Leiber verderbt" (Ihen 69, 5). | 11 Ihen 108, 7-9; Polemik gegen die Reichen (Ihen 94, 8; 96, 4; 97, 8-10; 103, 6), den "ungerechten Mammon" (Ihen 63, 10), den handel (Test Isse 136, 4); tugendbatte Beschäftigungen außer der Wisseldaft sind Ackerdau. (Teft 3ff 4. 6); tugendhafte Beschäftigungen außer der Wissenschaft find Ackerbau,

Diehzucht, Sischfang (Test Isi 3-6; Rub 4; Seb 6, vgl. Jub 11, 23 f.), und die rechte Gesinnung ist die bäuerliche Tugend der Einfalt (Test Isi; Rub 4; Sim 4; Lev 13). | 12 Dan 11, 33. 35; I Hen 22, 5-7; 47, 2. 4; 103, 9-15; Test Iuda 25. | 13 Daher Entrückungen und himmelfahrten typisch für diese Literatur (3.B. Ihen 70f. Lev 2-5). | **14** Dan 2, 22; Ihen 14, 8 ff.; daher das Licht als Gabe der Endzeit (Ihen 1, 8; 5, 7; 38, 2. 4; 50, 1; 58, 3. 6; 92, 4; 96, 3; 108, 12, vgl. Dan 12, 3; hen 104, 2); Gott und die Engel in lichten (linnenen) Kleidern (Dan 7, 9f.; 10, 5f.; 12, 6f.; Ihen 71, 1; Test Lev 8). Vgl. auch das Gebet und Opfer beim Sonnenaufgang (Ihen 83, 11; Jub 3, 27). — Der himmel besteht (entsprechend den 7 Planeten) aus 7 Stockwerken (Test Lev 2 f.). | **15** Ogl. 3. B. Test Lev 19; Nast 2. Die sittliche Forderung der Wahrhaftigkeit wird gerade von hier aus streng erhoben (Test Dan 4–6; Gad 5; Jos 7). **IG** Dan 4, 10. 14. 20; Ihen 1, 5; 10, 7 usw.; Jub 4, 15. 22 usw.; Test Rub 5; Nast 3; vgl. phönikisch Zwoacquiv (Philo von Byblos bet Euseb. praep. ev. I 10) und dazu die Verbindung des Mythus vom Fall der Wächterengel mit dem Hermon I hen 6, 6; 13, 7. 9. | 17 Die 7 Erzengel (entsprechend den 7 Planetengeistern) I Hen 20; 81, 5; 90, 21 f.; Test Lev 8; daneben auch 4 höchte Engel Ihen 9, 1; 40, 2 ff. u. a. | 18 Der herrscher des bösen Reiches heißt Satan oder (im äthiop. Jub.) Mastema, griech. didβoλoc (= "Teufel"), auch Belial (Jub1, 20; Test oft); daneben sinden sich andere Oberste der bösen Geister: Azazel, Semiaza (I hen 6 ff.) u. a. | 19 I hen 60, 10-23; 65, 8; 66, 1-2; 67, 4 ff.; 69, 22; Jub 2, 2. | 20 Schuhengel Einzelner hen 100, 5; ein Schuhengel Persiens Dan 10, 20; Schuhengel Jiraels ist Michael Dan 10, 13. 21; 12, 1; I hen 20, 5. | 21 Die Engel tun Sürbitte (I hen 15, 2; 68, 4; Test Dan 6) und werden angerusen (Test Lev 5). | 22 I hen 6 st.; 12, 4 st.; 67, 4 st.; 106, 13 st.; s. Anm. 6. | 23 Jub 23, 25. Die Schilberung der das Ende ankündigenden Dorzeichen ist eine geradlinige Fortsehnung der kanonischen Eschatologie (191. 3. B. I hen 80, 2-8; Jub 23, 11-25). 24 Die abgefallenen und vorläufig unter der Erde gebundenen Engel samt den von ihnen abstammenden Dämonen (I hen 10, 4f, 11f.; 14, 5; 16, 1-4; Jub 5, 10; 10, 7) werden dann endgültig bestraft und ins Höllenseuer geworsen (Ihen 10, 6. 13; 19, 1; 21, 10; 90, 24 f.; 91, 15, vgl. Test Juda 25); auch die abtrünnigen Sterne trifft das Gericht (Ihen 18, 15 f.; 21, 1-6). Satan-Belial wird beseitigt und ges bunden (Jub 23, 29; Test Lev 18; Dan 5 usw.). | **25** 3. B. Dan 7, 9–12; Ihen 47, 3; 90, 20. | **26** Jub 1, 17. 27. 29; 4, 26, vgl. Ihen 72, 1. | **27** Dan 12, 2. 13; Ihen 90, 33; 91, 10; 92, 3; 103, 4. Ursprünglich ist nur von einer Auferstehung der Frommen die Rede; die Annahme einer allgemeinen Totenauferstehung (zuerst wohl Ihen 51) war die Konsequenz der deutlicheren Unterscheidung von Totenreich und hölle. 28 An eine lange, aber begrenzte Lebenszeit ist in I hen 10, 17 (25, 6); Jub 23, 27f. gedacht (bis 1000 Kinder werden sie zeugen I hen 10, 17); von ewigem Ceben ist Dan 12, 2; Test Ass 5 u. a. die Rede. Beide Dorstellungen verschwimmen ineinander. | **29** Ihen 10, 16. 20–22; 11, 2; 25, 6; 90, 38; 91, 17. | **30** Ihen 27, 25. 53–54; 56, 3. | **31** Ihen 90, 37. | **32** In Ihen 37ff. erscheint eine himmlische Gestalt, "der Auserwählte", dessen Name vor der Erschaffung von Sonne und Sternen vor "dem herrn der Geifter" genannt und der mit "den Auserwählten" in den himmlischen Wohnungen der Gerechten "unter den Slügeln des Herrn der Geister" aufbewahrt ift. Der Verfasser deutet diese Gestalt auf den Menschengestaltigen von Dan 7, 13 und gibt ihm die Rolle des Weltrichters, der (als coupovoc) auf dem Chrone Gottes sigend die Könige und Mächtigen der Erde richten und der danach als König der Heilszeit inmitten der Auserwählten wohnen wird, die mit ihm essen und sich freuen werden. In Dan 7, 13 ("da kam einer wie ein Mensch mit den Wolken des himmels") ist der Menschengestaltige nicht als Messias verstanden, sondern Symbol des Gottesreiches im Gegensatz zu den durch Tiere symbolisierten Weltreichen. Der in Dan 7 umgedeutete Mythus erinnert wohl am ersten an den baby-Ionischen Gannesmythus; denn ursprünglich kommt jener Menschengestaltige ebenso wie die mischgestaltigen Tiere aus dem Meere, wie dies noch in der Sassung von IV Esr 13,3 deutlich ist; erst der Verfasser von Dan 7 hat den Mythus dahin verändert, daß der Menjchengestaltige vom Himmel kommt, um ihn zum Symbol des Gottesreiches zu machen. In I hen 37 ff. ist dann der Menschengestaltige von Dan 7, 13 auf den Messias gedeutet worden, und dieselbe Deutung von Dan 7, 13 sindet sich wieder in IV Er 13 und in der urchristlichen Bezeichnung Jesu als "des Menschen" (aram. dar nāšā, wörtlich "der Menschens"). Diese Ausdeutung "des Menschen" von Dan 7, 13 scheint im Jusammenhang zu stehen mit dem Muthus von einem himmlischen Menschen, welcher wohl ursprünglich der Urmensch und König des Paradieses ist. In der weitverzweigten Adamliteratur (z. B. Vita Adae et Evae 12st.) und in II hen 30, 6—14; 31, 1 st. wird er mit dem biblischen Adam, in Ishen 71 mit henoch identifiziert. Diessach erscheint er als ein Sohn Gottes (vgl. dazu vielseicht schon prov 30, 4 und serner die rabbinischen Spekulationen über dem "Metastron") und erhält dann als seindlichen Bruder den Satan, was seine Parallele hat in den iranischen Musthen vom Urmenschen Gajomart und dessener Atniman (vgl. die iranische Sekte der Gajomartija und die Adamsverehrung der "Chaldäer" bei hippolyt, philos. V 7). Während der Satan der Beherrscher diese Weltsaussist, ist "der Mensch er bestimmt zum König der künstigen Welt. Don hier aus verssteht man die Kombination mit der jübischen Messiassestalt. — Des weiteren erhebt sich die Srage, ob die Gestalt des präezistenten himmlischen "Menschen" in ihrem Ursprunge verwandt ist mit einer Gestalt, die unter dem Namen "Avbowwoc (auch Trourdvopwnoc, 'Adaμac u. a.) in Systemen heidnischer und drisssichen Kabbala) auftritt und die ebenfalls wahrscheinlich auf iranische Spekulationen zurückgeht. Sür diese Gestalt scheint außer ihrer eschatologischen Rolle, die nicht überall hervorstrit, ein Musthus von der Merscheinlich auf iranische Spekulationen zurückgeht. Sür diese Gestalt schein außer ihrer eschatologischen Rolle, die nicht überall hervorstrit, ein Musthus von der Derschinken aus der himmelswelt in die Welt der Materie charakteristisch ann die Erlösung der Menschen dur er Gestin Pinche, 1917; der 1903; hierzu die Christologie des Ev. Joh.). Bu erinnern ist dabei an den alten Mustus von der Derschohung der Menschen z

### § 85. Die Berührung des Judentums mit griechischer Kultur

Stärker als die Juden des Mutterlandes und des fernen Ostens kamen die meist handel- und gewerbetreibenden Juden der hellenistischen Großsstädte, vor allem diesenigen Alexandrias, mit griechischer Kultur in Berührung. Der tägliche Derkehr mit der fremden Umgebung übte hier seine stille, stetige Wirkung auf sie aus. An Stelle des Aramäischen, das sie zur Perserzeit in Ägnpten gesprochen hatten, war das Griechische ihre Umgangs- und Siteratursprache geworden 1). Das hebräische war ihnen noch fremder geworden als den Juden Palästinas, so daß sie selbst im Synagogalgottesdienst das Griechische gebrauchten. Aus den Bedürsnissen des Gottesdienstes waren übersetzungen der heiligen Bücher hervorgegangen, zuerst des Pentateuchs, dann auch der übrigen Schriften 2).

Bei alledem blieb doch das religiöse Ceben und Denken der Alexandriner im wesentlichen dem der palästinischen Juden gleich. Don einem wesentlichen Unterschied der Anschauungen hier und dort kann nicht die Rede sein, wie denn auch der Derkehr der Alexandriner mit dem Mutterslande ein sehr reger war. Auch bei den Alexandrinern lag der Nachdruck auf der gesetzlichen Cebensweise<sup>8</sup>): auf Sabbat und Sasten, Reinheitss und Speiseriten, die den Heiden wie überall auffällig waren<sup>4</sup>). In den Synagogen

wurde, wie in Palästina, das Geset, später auch die Propheten, vorgelesen; eine Abgrenzung des Kanons gab es weder hier noch dort <sup>5</sup>). Die Zukunstshoffnungen waren durchaus abhängig von denen der alten Prophetenbücher und national gesärbt; auch der nationale König als Abschluß des Zukunstsbildes sehlte nicht <sup>6</sup>). Bei aller äußerlichen Anpassung an seine Umgebung hat auch das Diasporajudentum seine Eigenart wunderbar zäh bewahrt. Absall vom Judentum ist sehr seltene Ausnahme gewesen. Stolz war der Jude auf seinen Monotheismus <sup>7</sup>), den, wie er behauptete, selbst die Weisen Griechenlands erst von den Juden übernommen hatten <sup>8</sup>). Mit Verachtung und Ironie sah er herab auf den Polytheismus, Bilderund Tierdienst, Sternglauben und Wahrsagerei <sup>9</sup>), ebenso wie er sich in seiner Moral dem großstädtischen Griechentum überlegen sühlte <sup>10</sup>). Es ist bemerkenswert, wie auch die griechischen Schriftseller dieser Zeit noch durchweg günstig urteilen über die jüdische Religion, deren Monotheismus und bildsose Gottesverehrung ihnen als Ausklärung erschienen <sup>11</sup>).

Die Einflüsse, die die griechische Kultur auf das alexandrinische Judentum ausgeübt hat, beschränken sich im allgemeinen auf das, was Sprache und Verkehr von selber zutrugen. Don einer tieferen Einwirkung griechischer Philosophie ist nichts zu spüren 12). Das Milieu, in dem die Alexandriner lebten, war, ähnlich wie in Palästina, das des Synkretismus, in dem das griechisch=ägyptische Element nur einen Saktor bildete. Die buntesten Ein= flusse der verschiedensten Völker kreuzten sich in Alexandria und wurden gegenseitig ausgetauscht. Orientalische Erzählungsstoffe, gelegentlich mit Stoffen griechischer Novellistik gemischt, begegnen in den judischen Erzählungen der Zeit, wie in den Geschichten von den drei Pagen oder von Susanna; es find hübsche volkstümliche Geschichten von einheitlichem Stilgefühl mit naip= halbapologetischer Tendenz. Diel weniger erfreulich ist, was gelehrte griechische Juden in bewußter Konkurrenz mit hellenistischer Literatur schufen. Ähnlich wie in der babylonisch palästinischen Schuleregese und offenbar in lebhaftem Austausch mit ihr, entstand auch in Alexandria eine haggadische Reproduktion der heiligen Geschichte; erhalten sind Fragmente von Werken eines Demetrios, Eupolemos, Artapanos, Kleodemos-Malchos und anderer jüdisch = alexandrinischer Geschichtsschreiber 13), deren Dor= bilder ähnliche griechische Schriften über Kultur und Geschichte fremder Völker waren. Allerlei astrologisches und chronologisches, geographisches, historisches und literarisches Wissen wird in ihnen verwertet 14), dazu die breite flut babylonisch-iranischer Sagen, zu denen sich, noch mehr als in Palästina, ägyptische und bald auch griechische Stoffe gesellen 15) und deren Göttermythen nach der damals üblichen euhemeristischen Methode gedeutet werden 16). Alle diese fremden Stoffe werden nach synkretistischer Weise mit den durch die Schullegende ausgestalteten Stoffen der biblischen überlieferung 17) zusammengearbeitet. Selbst zur Nachahmung griechischer Kunst= formen ließ man sich durch die Cekture griechischer Literatur verführen und dichtete unter Benutung älteren heidnischen Materials ein jüdisches Sibyllinenbuch im Versmaße Homers 18), ja sogar Epen in Hexametern und Dramen in iambischen Trimetern 19). Aber über dieses Maß äußerlicher Nachahmung griechischer Literatursormen ist der griechische Einfluß in vorrömischer Zeit nicht hinausgegangen.

1 Die Sprace der griechisch redenden Juden war kein besonderer Judenjargon, wie man aus dem übersetzungsgriechisch der Septuaginta und anderer aus dem Semitischen übersetzter Schriften irrtumlich geschlossen hat, sondern das unliterarische Griechisch der damaligen hellenistischen Welt. Die originalgriechischen Schriften des alegandrinischen Judentums sind im allgemeinen durchaus frei von Semitismen. **2** Nach der Legende bei Pseudoaristeas soll der Pentateuch schon unter Ptolemaios II. Philadelphos (285–246) für dessen Bibliothek in Alexandria überseht worden sein. Das ist in jeder Hinsicht Phantasie. Die Übersetzungen der einzelnen Bucher stammen überhaupt aus gang verschiedener Zeit und von verschiedenen händen; vielleicht ist auch die Einheitlichkeit des Textes erst durch Redaktion verschiedener, durch das Bedürfnis der Gemeinden geschaffener übersetzungen entstanden. Die Anfange dieser übersetzungen mögen bis ins Ende des 3. Ihrh.s zurückreichen; ihr hauptteil, Gesetz und Propheten, lag um 132 dem Enkel des Jesus Sirach vor; das Jüngste ist im und Propheten, lag um 132 dem Enkel des Jesus Sirach vor; das Jüngste ist im 1. Ihrh. v. Ch. entstanden. | 3 Der Enkel des Jesus Sirach meint sogar, daß die (gesetsliche) Bildung der ägnptischen Juden tieser stehe als die der Palästinenser. \(
\) X Sid. III 272. | 5 Der Enkel des Jesus Sirach (um 132) kennt zwar neben Geset und Propheten noch andere Schristen, aber keine seise Abgrenzung dieser dritten Sammlung; auch sein Großvater, sagt er, habe noch ein Werk zu den überlieserten Schristen hinzutun wollen. | 6 Ogl. Sid. III 652 st. Was in LXX über Präezistenz (Dan 7, 13) und Engelgleichheit (Jes 9, 6; Ps 109, 3 LXX) des Messias angedeutet ist, geht nicht über Analoges in der Apokalnptik hinaus. Ebenso die Anschauungen über ewige Strase und ewiges Leben (Paradies) in Sid. fr. 3, 43 – 49. | T Gerade diesen betont das alexandrinssschaften (Paradies) in Sid. fr. 3, 43 – 49. | T Gerade diesen betont das alexandrinssschaften (Paradies) in Sid. fr. 3, 45 – 49. | T Gerade diesen betont das alexandrinssschaften (Paradies) in Sid. fr. 3, 45 – 49. | T Gerade diesen betont das Abgrandrinsschaften der Gottesvorssellung deutsich (3, B. Er 24. ist die Tendenz zur Spiritualisierung der Gottesvorstellung deutlich (3. B. Er 24, 9-11). | 8 überall nahmen die alegandrinischen Juden für sich die Priorität in Anspruch: wie Henoch und Abraham die ersten Weisen der Altrologie, Mose der Erfinder aller ägnptischen Weisheit war, so sollte auch die jüdische Sibylle die älteste aller Sibyllen sein; homer hatte seinen Hexameter von ihr übernommen; Moses (Musaios) war Lehrer des Orpheus. | 9 Ogl. die Polemik der Sibylle III 221—227; fr. 1, 22; fr. 3, 1 f. 22. 27 ff. homer wird ein Lügner genannt (Sib. III 419. 430). 10 Besonders widerlich war dem Juden die Päderastie der Griechen (3. B. Sib. III 185). | 11 Ogl. Theophrast, Klearch, Megasthenes, hekataios, hermippos, den Autor Mepi öwovc. Man erinnere sich auch an die Protektion, die der Gründer des jüdischen Tempels zu Ceontopolis in Ägnpten sindet, und an die jüdischen Generale unter den Ptolemäern (vgl. § 75 Anm. 6). Die scharfe antisemitische Stimmung unter den Ptolemäern (vgl. § 75 Anm. 6). beginnt erst im 1. Ihrh. v. Chr. (vgl. § 75 Anm. 22). | 12 Was man als Einfluß der Philosophie anzusühren pslegt, ist nur trivialstes Gemeingut, welches durch tägliche Konversation, handel und Wandel von selbst zussog. Man redete etwa, wie die Stoiker, von Vorsehung (πρόνοια) und Vernunst oder wußte von den vier Kardinaltugenden oder dem Glauben an die Präexistenz der Seele, wie sie die Platoniker lehrten. Über dies oberflächliche Maß ging die innere Berührung mit der griechischen Philosophie nicht hinaus. Übrigens sind selbst solche Zeugnisse philosophischer Tri-vialitäten für die vorrömische Zeit noch kaum nachweisbar. | 13 Bei Eusebius pr. ev. IX 17–39 (aus Alexander Polyhistor). | 14 Der Romplex von Wissen ist ein ähnlicher wie bei den Apokalyptikern, vor allem chaldaische Weisheit (Aftrologie), die auf Henoch und Methusala zurückgeführt und von Abraham nach Phinike und Ägnpten gebracht wird. Dazu kommt die Weisheit der Ägnpter und der Griechen: hier gilt besonders Moses als Ersinder aller ägnptischen Kultur und Philosophie, sogar der ägnptischen Monarchie und der Griechen: hier gapptischen Monarchie und der Griechen (Artapanos). Historie und Thronologie (Schöpfungsära) spielen auch bei diesen Schulgelehrten eine hauptrolle. 15 Die babylonischen Sagenstoffe sind im allgemeinen die schon in der Genesis enthaltenen; ihre Ausgestaltung aber geschah durch neues Einströmen originaler baby-lonisch-iranischer Einstüsse. Die ägnptischen Sagenelemente ranken sich besonders

um Mojes und Joseph. Dazu kommt allerhand griechische Mythologie: über Kronos und sein Geschlecht, Atlas, Herakles, Antaios u. dgl. | 16 Als Menschen der Vorzeit gelten z. B. Belos-Kronos (Eupolemos), Hermes (Theodotos) und die ganze griechische Götterwelt (Sib. III 110ff.). | 17 So verschmilzt die Sage von Kronos und den Titanen mit der Sage vom Turmbau und den Noahsöhnen (Sib. III 97ff.); Atlas — Henoch (Eupolemos); ein Enkel Abrahams zieht mit Herakles nach Libyen gegen Antaios (Kleodemos); die Sibylle ist Noahs Tochter (Sib. III 827), Moses ist Musicis und Cehrer des Orpheus; er wird von den Menschen Hermes genannt (Artapanos). | 18 Das älteste Sibyllinenbuch (Sib. III 97–829), ein alexandrinisches Seitenstück zur Apokalyptik, entstand Ende des 2. Ihrh.s. | 19 Fragmente dei Eusedius pr. ev. IX (aus Alexander Polyhistor) aus dem Drama des Ezekiel über den "Auszug" (28–29) sowie aus den Epen eines gewissen Philo über "Jerusalem" (20. 24. 37) und eines wohl samaritischen Dichters Theodotos über "Sichem" (22).

### Sechstes Kapitel: Das römische Zeitalter

#### Literatur

Außer der zum fünften Kapitel genannten Literatur:

The Mommsen, Römische Geschichte V, 1885. H. Schiller, Geschichte der römischen Kaiserzeit, 1883—87. D. Gardthausen, Augustus und seine Zeit I, 1891/1904. J. P. Mahaffn, The silver age of the Greek world, 1906. E. Maaß, Tagesgötter in Rom und in den Provinzien, 1901. Ed. Müller,

Parallelen zu den messianischen Weissagungen und Typen des Alten Testamentes aus dem hellenistischen Altertum (Jahrbb. f. klass, Philol., Suppl. VIII, 1875, 1-158). Fr. Boll, Sphaera, 1903. Fr. Cumont=(Gehrich), Die Mysterien des Mithra, 1903. A. Dieterich, Abraras, 1891.
W. Otto, Herodes (Art. in Pauln=Wissowa, Realencyklopädie). G. Hölscher,

Josephus (Art. in Pauly-Wissowa, Realencyklopädie). M. Friedländer, Das Judentum in der vorchristlichen griechischen Welt, 1897. M. Friedländer, Die religiösen Bewegungen innerhalb des Judentums im Zeitalter Jesu, 1905. W.Baldensperger, Das Selbstbewußtsein Jesu im Lichte der messianlichen Hossnungen seiner Zeit, 1892. H. J. Holzmann, Lehrbuch der Neutestamentlichen Theologie, 1911. Edersheim, The life and time of Jesus the Messiah, 1900. G. Höllcher, Der Saddugaismus 1906. M. Meffel, Die Einheitlichkeit der judifchen Eschatologie, 1915.

h. Mosbech, Essæismen, 1916. W. Bousset, Die hauptprobleme der Gnosis, 1907. G. hönnicke, Das Judenchristentum im 1. und 2. Jahrhundert, 1908. W. Brandt, Die jüdischen Baptismen, 1910. W. Brandt, Elchasai, 1912. P. Wendland, Die Cherapeuten, Jahrbb. f. klass. Phisol., Suppl. XXII, 1896, 692 – 770).

K. Siegfried, Philo von Alexandria als Ausleger des Alten Testaments. 1875. M. Friedlander, Geschichte der jüdischen Apologetik als Borgeschichte des Christentums 1903. E. Bréhier, Les idées philosophiques et religieuses de Philon d'Alexandrie, 1908. A. Aall, der Logos I, 1896, II, 1899. W. Bousset, Jüdisch - christlicher Schulbetrieb in Alexandria und Rom, 1915. P. Wendland, Philo und die knnisch-stoische Diatribe, 1895.

W. Caible, Jesus Christus im Talmud, 1891. G. Dalman, Was sagt der

Talmud über Jesum, 1891. H. Strack, Jesus, die Häretiker und die Christen, 1910. A. Geiger, Urschrift und Übersetzungen der Bibel 1857. R. Budde, der Kanon des Alten Testamentes 1900. Fr. Buhl, Kanon und Text des Alten Testa-

mentes, 1891. G. Hölfcher, Kanonisch und Apokryph, 1905. S. Heman, Geschichte des jüdischen Volkes seit der Zerstörung Jerusalems, 1908. Ferd. Weber, Jüdische Theologie auf Grund des Talmud und verwandter Schriften, 1897<sup>2</sup>. W. Bacher, die Aggada der Tannaiten I, 1903<sup>2</sup>, II, 1890. H. Strack, Einseitung in Talmud und Midras 1921<sup>5</sup>.

### § 86. Palästina unter den Herodeern

Die Herrschaft der hasmonäer über Palästina nahm ein Ende, als Pompeius 63 v. Chr. Sprien eroberte und Jerusalem besetzte. Die helle= nistischen Städte wurden von der Judenherrschaft befreit, und während Aristobul II. mit seinen Söhnen Alexandros und Antigonos gefangen wegge-

führt wurde, ward Hyrkan II., dem der ehrgeizige Idumäer Antipatros zur Seite stand, hoherpriester und herrscher über das fortan auf die eigentlich jüdischen Gebiete beschränkte Cand. Gabinius beraubte ihn bald darauf (57) aller politischen Befugnisse und teilte das jüdische Ge= biet in 5 Bezirke: Jerusalem, Gazara, Jericho, Amathus und Sepphoris. Palästina stand nun unter den Statthaltern von Sprien, welche das Cand in der üblichen Weise aussogen. Diese Aussaugung steigerte sich, als nach Casars übergang über den Rubico (49) die schlimme Zeit der Burger= kriege begann und die kriegführenden Parteien den Provinzen ungeheure Steuern auflegten. Palästina kam aus einer hand in die andere; all den wechselnden Machthabern wußten sich Hyrkan II. und sein kluger idumäischer Freund zu fügen. Cafar machte (47) hnrkan wieder zum Ethnarchen über die judischen Begirke (samt Jope und den Dörfern der großen Ebene); den Antipatros aber bestimmte er zum Prokurator von Judaa. Dieser war fortan der eigentliche Regent; er ernannte seine beiden Söhne zu Strategen, Phasael in Jerusalem und den damals 25 jährigen Herodes in Galiläa. Schon in dieser Stellung bewies herodes die ihm eigene rücksichtslose Energie im Kampf gegen aufrührerische Galiläer und kühnen Trot gegen die Einsprüche des Synedriums. Als nach Casars Ermordung (44) der eine seiner Mörder, Cassius, Judaa 700 Talente auferlegte, trieben Antipatros und herodes den Tribut mit brutaler Gewalt ein. Jum Cohn dafür erhielt herodes die Statthalterschaft von Colesprien. Bald darauf wurde Antipatros Opfer eines Giftmordes (43); Brutus und Cassius wurden bei Philippi von Antonius und Oktavian besiegt; ganz Asien fiel dem Antonius zu. Aber die gewandten Söhne des Antipatros gewannen auch jest schnell die Freundschaft des neuen Machthabers: Antonius machte beide zu Tetrarchen des judischen Gebietes, während hyrkan II. seiner politischen Stellung ganz enthoben wurde (41). Da brach der große Einfall der Parther über Vorderasien herein (40), der die römischen Eroberungen im Often für kurze Zeit noch einmal gang in Frage stellen sollte. Die Parther brachten den Sohn Aristobuls II., Antigonos, mit sich; Phasael und hyrkan gerieten in Gefangenschaft, Phasael zerschmetterte sich selbst den Kopf, hnrkan wurden die Ohren abgeschnitten, so daß er gum Priesteramt dauernd untauglich wurde. Noch einmal wurde ein hasmonäer. Antigonos (40-37), König und hoherpriester der Juden.

Herodes war glücklich entkommen. In Rom ernannten ihn Antonius und Oktavian zum König der Juden. Zusammen mit römischen Heerführern zog er nun gegen die Parther, um sich sein Königreich zu erobern. Bei Isana, nördlich von Jerusalem, wurde Antigonos entscheidend geschlagen (38), und im Frühjahr darauf (37) siel nach schwerer Belagerung Jerusalem. Antigonos, nach Antiochia abgesührt, endete unter dem Beile. Herodes war jeht Erbe der Hasmonäerherrschaft. Schon während der Belagerung Jerusalems hatte er Mariame, eine Enkelin Hyrkans II., geheiratet, nunmehr rief er auch Hyrkan II., den die Parther nach Babylon weggesührt hatten, zurück und ernannte den jugendlichen Bruder Mariames, Aristobul III., zum hohenpriester. So glaubte er seine Herrschaft unter den Juden sestigen zu

können. Sein Reich wußte er bedeutend zu vergrößern. Bis dahin ein Günstling des Antonius, ging er nach der Schlacht von Aktium (31) qu Oktavian-Augustus über, und dieser schenkte ihm immer mehr Candereien: zuerst Jericho, Gadara, hippos, Samaria, Gaza, Anthedon und Stratonsturm (30), dann Batanaa, Trachonitis und Auranitis (23), gulett auch noch das Gebiet Zenodors (20). Mehrere Kriege führte er gegen die Araber im Oftjordanland. Einen bis dahin ungesehenen Glang verbreitete er um sich durch zahlreiche Bauten in und außerhalb Palästinas: in Jerusalem errichtete er nicht nur Cheater und Amphitheater, sondern auch einen stolzen Königspalast 1) und baute (seit 20) auch den Tempel in prächtigem Stile um; neue Städte erstanden, bes. Sebaste (Samaria) und Casarea am Meere (Stratonsturm). Zu alledem gewährte er dem Dolke hilfeleistungen in Nöten und Steuererlasse. Dennoch konnte ihm nichts die Liebe und Gunst seiner Untertanen gewinnen. Die hasmonäischen Verwandten haften ihn, und der miftrauische König vergalt ihre meist nur eingebildeten Nachstellungen durch unerhörte Bluttaten2). Das Volk, geführt von den Pharisäern, verabscheute ihn auch ohnedies als idumäischen Emporkömmling und Römerfreund. Ihnen galt die Pracht seiner Bauten und Bildsäulen, das Gepränge seines hofes nur als heidnisch. Mehrfach kam es zu Der= schwörungen, kurz vor seinem Tode (4) sogar zu einem heftigen Volksaufstande, an dessen Spige zwei Schriftgelehrte, Judas und Matthias, standen; herodes ließ die Schuldigen teils verbrennen, teils hinrichten. Kurg darauf starb er, fast 70 jährig, an schmerzhafter Krankheit.

Augustus teilte, nach dem Willen des Verstorbenen, sein Reich unter drei seiner Söhne: Archelaos (4 v. - 6 n. Chr.) als Ethnarch erhielt Judäa, Samaria und Idumäa, Antipas (4 v. - 39 n. Chr.) als Tetrarch Galiläa, und Peräa, Philippos (4 v. – 34 n. Chr.) als Tetrarch Batanäa, Trachonitis und Auranitis. Der Miswirtschaft des Archelaos wurde durch seine Absehung eine Ende gemacht; nachdem ein kaiserlicher Legat Quirinius den bei Einrichtung der Provinzen üblichen Zensus zum Zweck der Steuer-erhebung vorgenommen hatte (6 n. Chr.)3), wurde Judäa einem eigenen römischen Prokurator ritterlichen Standes unterstellt, der in Cafarea residierte, aber gelegentlich, bes. an den Sesten, nach Jerusalem kam und dann im einstigen Palaste des herodes wohnte4). Dies Prokuratorenregiment dauerte bis 41. Philippos war bereits 34 gestorben, Antipas 39 abgesett worden; Caliqula schenkte ihre Gebiete dem Genossen seiner Schwelgereien Agrippa I., einem Enkel des alten herodes, und Claudius verlieh diesem Judaa und Samaria dazu. Der autmütige Abenteurer und Cebemann, der noch einmal das ganze Reich des Herodes in seiner hand vereinigte (41-44), suchte sich dem frommen Stil des judischen Cebens geschickt anzupassen, ohne doch das Pharisäertum wirklich zu befriedigen. Als er 44 starb, wurde gang Palästina römischen

Prokuratoren unterstellt.

Palästina hat unter den Herodeern eine Blüte äußerer Kultur erlebt, wie sie das Cand bis dahin nicht gesehen hatte. Es war die Kultur des augusteischen Zeitalters. Aber sie kam weniger den Juden, als den hellenistischen Städten zugute. Den nationalreligiösen Idealen der Frommen mißsiel die

Fremoherrschaft der Idumäer und Römer. Das alte selbstherrliche hohe= priesterliche Regiment war gebrochen; die hohenpriester, die die herodeer nach Aristobuls III. Ermordung (35) eingesetzt hatten, waren Kreaturen des Hofes, die das fromme Volk mit Migtrauen betrachtete 5). Zwar war nach der Absehung des Archelaos die Monarchie wieder beseitigt und das Regiment des Synedriums wiederhergestellt worden, aber auch jett setzten die Prokuratoren den hohenpriesterlichen Vorsteher des Synedriums nach Belieben ein und ab 6). Wohl hatte das Synedrium das Recht der Gesetzgebung und Jurisdiktion in einer für nicht autonome Gemeinden recht weitgehenden Weise, aber die Römer konnten doch jederzeit in das Rechtsverfahren eingreifen. Die Zivilrechtspflege lag wohl gang in der hand des Synedriums und der anderen einheimischen Behörden; beim Kriminalverfahren aber bedurften Todesurteile der Bestätigung durch den Prokurator. Der Kultus stand unter staatlichem Schutze; die römischen Behörden führten die Aufsicht über den Tempel und seine Finanzverwaltung. Gewiß schonten die Römer nach Möglichkeit die religiösen Gefühle der Juden: sie erließen ihnen den Kaiserkult und verlangten nur das täglich zweimalige Opfer für den Kaiser und das römische Dolk; ohne die Seldzeichen mit den anstößigen Kaiserbildern pflegten die Truppen in Jerusalem einzuziehen, und die im Cande hergestellten Kupfermungen trugen kein menschliches Bild. Aber trot all solcher staatlicher Rücksichten war die Praxis der Beamten nur allzuoft geeignet, die religiöse Empfindlichkeit der Juden zu reizen. So garte es, bef. in den unteren Schichten des Volkes, und diese Garung steigerte sich später unter dem immer brutaler werdenden Regiment der Prokuratoren in den Jahren 44-66, bis es zum offenen Kriege kam.

1 Seine Reste sind noch erhalten als Jundamente der heutigen Zitadelle (elkal'a) am Jasatore. | 2 Durch Meuchelmord oder hinrichtung beseitigte herodes: den jungen Aristobul II. (35 v. Chr.), hyrkan II. (30), Mariame (29), Alexandra (28), Alexandra und Aristobul (7), dazu seinen Schwager Joseph (34) und Kostobar (25) und seinen älfesten Sohn Antipatros (4). | 3 Euk 2, 1 s. dekanntlich irrtümlich als Datum der Gedurt Jesu angesest. | 4 So Pilatus (26—36 n. Chr.); der Palast des herodes ist also das "Prätorium", in dem die Verurteilung Jesu stattsand. | 5 Die von herodes, Archelaos und später auch von Agrippa I. bevorzugte Familie war die eines Alexandriners Boethos, dessen Cochter seines heiratete. Diese Boethier sind der späteren rabbinischen Tradition als den Sadduzäern naheskehnende Gruppe bekannt, vgl. § 93 Anm. 37. | 6 Zu den hohenpriesten dieser Zeit gehört der von Quirinius eingesette Ananos (Hannas), 6—15 n. Chr., und der von Valerius Gratus eingesette Joseph Kajaphas um etwa 18—36 n. Chr.

### § 87. Die Diaspora im augusteischen Zeitalter

Die Ausbreitung und geistige Regsamkeit der jüdischen Diaspora, die seit dem 2. Ihrh. in stetem Wachsen war, erreichte ihren Höhepunkt im augusteischen Zeitalter. Von den sehr zahlreichen Juden der östlichen Länder (Mesopotamien, Babylonien, Susiana, Medien, Hyrkanien, Parthien) ist aus dieser Zeit freilich wenig bekannt<sup>1</sup>); um so mehr Kunde besitzen wir von den Juden der Mittelmeerländer<sup>2</sup>). Von Ägypten aus waren sie nach

der Kyrenaika gedrungen; sie safen in großer Jahl in Phönike, Syrien, Kappadokien, in den Küstenländern Kleinasiens, auf Kypros, Rhodos und den ägäischen Inseln (Chios, Samos, Delos), auf Kreta und der Peloponnes3); in Rom war die Gemeinde hervorgegangen aus den freigelassenen Gefangenen des Pompeius. Bur Zeit Caligulas hatten sich die Juden über ganz Griechenland, Makedonien und die Kusten des Schwarzen Meeres4), ja bis nach Arabien<sup>5</sup>) und Nubien verbreitet<sup>6</sup>). handel und Verdienst lockten sie por allem in die hellenistischen Grofitädte, wie Alerandria. Antiochia ober die Kustenstädte Joniens. Der römische Staat gewährte ihnen, wie einst die Otolemäer und Seleukiden, volle greiheit der Religionsübung und schützte sie oftmals gegen Unterdrückungsversuche durch die städtischen Auch sonst wurden ihnen mancherlei Dergünstigungen zuteil: Kommunen. vom Militärdienst, den sie noch unter den Ptolemäern ohne Bedenken geleistet hatten, gegen den sich aber der wachsende Rigorismus der Gesethesfrömmigkeit mehr und mehr sträubte, waren sie seit Dompeius und Casar befreit; die Ausfuhr der Tempelsteuer, die die Kommunen manchmal zu hindern suchten, wurde ihnen durch Cafar und Augustus gesichert; Augustus erlaubte, daß sie am Sabbat nicht vor Gericht zu erscheinen brauchten und daß ihnen öffentlich verteiltes Geld oder Getreide statt am Sabbat tags darauf eingehändigt wurde. Don dem Verbot der Collegia durch Cafar war die jüdische Religion ausdrücklich ausgenommen (religio licita). Kein Wunder, daß die Juden an Casars Bahre geweint haben.

Die Gegnerschaft gegen die Juden lag nicht beim Staat, sondern bei den städtischen Kommunen. Schon da, wo sie, wie gewöhnlich, nur peregrini (Nichtbürger) waren, liebte man sie wegen ihrer religiösen Selbst= isolierung nicht. Diese Antipathie steigerte sich dort, wo sie das Bürgerrecht besagen, wie in den meisten hellenistischen Neugrundungen, bef. in den Grokstädten Alexandria, Antiochia, Sardes, Ephesus u. a. Widerspruch, daß die Juden einerseits Rechte und Pflichten des Bürgers (aktives und passives Wahlrecht zu den städtischen Amtern) besagen?) und doch selbständige Gemeinden waren mit Anschauungen, die dem öffentlichen Kulte der Stadt entgegen waren. So wurden gerade diese Großstädte die Herde der Judenfeindschaft, die sich gelegentlich in gewalttätigen Angriffen des Pöbels gegen die Juden äußerte 3). Der römische Staat dagegen hat die Juden stets nach Kräften geschützt, und auch Herodes I. wie seine Nachkommen sind immer eifrig für ihre Rechte eingetreten. Manche Juden, auch außerhalb Roms, erwarben das römische Bürgerrecht, welches u. a. Freiheit von entehrenden Strafen (Geißelung, Kreuzigung) und das Recht

der Appellation an den Kaiser gewährte9).

Das Gemeindeleben konzentrierte sich um die sabbatlichen Versammslungen in den Synagogen, deren es in den Großstädten meist mehrere gab 10). Der Gottesdienst an Sabbaten und Festen bestand vor allem in Gebet, Cektion von Geset und Propheten und erklärender Predigt; Opfer wurden (abgesehen vom Tempel zu Ceontopolis, der bis 73 n. Chr. bestand) nur in Jerusalem dargebracht, doch hielten auch die Diasporajuden an den hohen Festen seierliche Opsermahlzeiten 11) und machten sich z. B.

am Caubhüttenfest hütten aus frischen Zweigen 12). Causende von Wallsfahrern pilgerten zu den Festen, bes. zum Passah, nach Jerusalem. Auch besaß jede Gemeinde eine Kasse für die Tempelsteuer, die von Zeit zu Zeit durch angesehene Männer nach Jerusalem abgeliesert wurde.

So erreichte das Judentum der Diaspora im augusteischen Zeitalter unter dem Schutze des Staates und den Segnungen des nach den Bürger= kriegen wiedergewonnenen Friedens eine hohe wirtschaftliche und kulturelle Blüte. Don der Apologetik der Literaten unterstützt, entfaltete es einen regen Eifer der Propaganda; Mt 23, 15 redet von den Schriftgelehrten und Pharifäern, die Cand und Wasser durchziehen, um Ginen Judengenossen 3u machen 13). Und diese Mission fand keinen ungunftigen Boden. Auf das religiös erschöpfte Griechen- und Römertum übten die orientalischen Kulte mit ihrer vorherrschenden monotheistischen Tendenz, ihrer Betonung der Moral und ihren Verheißungen seligen Lebens eine nicht geringe Anziehung aus 14). Mit den Kulten der Isis und des Mithra wetteiferte nun das Judentum und zog, wenn auch nicht ganz so viele, doch zahlreiche fremde Teilnehmer zu seinen Gottesdiensten. So bildete sich, ohne zum Verband der Gemeinde selbst zu gehören, ein Anhang gottesfürchtiger Beiden, der sich dem bildlosen Monotheismus anschloß und gewisse hauptpunkte des Gesethes, bes. die Sabbat- und Speisegesethe, beobachtete 15). Eigentliche Proselnten indeffen waren das nicht. Proselnten waren nur solche, welche durch Beschneidung, Taufe und vorgeschriebenes Opfer sich zum halten des gangen Gesetzes verpflichteten; aber solche vollen Übertritte vom Beiden- jum Judentum werden nicht fehr gahlreich gewesen sein 16).

<sup>1</sup> Nach Josephus (ant. XI 133, vgl. XV 39) waren es unzählbare Myriaden. |

2 Nach Sib. III 271 (vgl. Strabo bei Jos. ant. XIV 114) gab es um 140 v. Chr. Juden in jeder Stadt (der Mittelmeerwelt). |

3 I Mkk 15, 22—24 (wohl erst aus der Zeit Hyrkans II.). |

4 Philo leg. ad Caium § 36; in der Krim, vgl. Insch. vom Jahre 81 n. Chr. (CIGr II p. 1005). |

5 AG 2, 9—11; m. Šabbāt VI 6. |

6 AG 8, 27. |

7 Zu hervorragenden kommunalen Stellungen sind die Juden freilich sast in egekommen. Eine Ausnahme war in Ägypten das Amt des Alabarchen (des Oberzollpächters auf der arabischen Nilseite), welches mehrmals von reichen Juden verwaltet worden ist, 3. B. von Alexander, dem Bruder des Philosophen Philo. |

8 Religionsversolgungen durch den Staat haben die Juden weder unter den Ptolemäern noch unter den Römern ersitten. Die Seindschaft des Ptolemaios VII. Physkon (Jos. c. ap. II 51 ff.; in III Mkk auf Ptol. IV. übertragen) gegen sie war rein politisch motiviert. Tiberius hat allein die Juden der Stadt Rom einmal vertrieben. Bedenklich wurde die Lage der Juden nur unter Caligula, der den Kaiserkult in Jerusalem einführen wollte; zum Glück starb Caligula über dem Dersuche. Phud das Recht, nur einem römischen Gerichte sich unterwersen zu brauchen; doch machten die Juden hiervon meist keinen Gebrauch. | 10 hervorgehoben werden die prächtige Hauptsphnagoge in Antiochia (Jos. bell. VII 44) und die berühmte basilikale Synagoge von Alexandria (tos. Sukkā 198, 20 ff. Jud.). | 11 Jos. ant. XIV 214 f. |
12 Plutarch, sympos. IV 6, 2. | 13 horaz (satir. 4, 142 f.) spottet über den Missionseiser der Juden. | 14 Einzelne jüdische Sitten sind damals in rein heidnische Kreize gedrungen; Jos. c. Ap. II 282 nennt in diesem Sinne Sabbatseier, Lichteranzünden (vor Sabbatandruch), Kasten und viele Speisegebote; bezüglich des Sabbatsestätigt das Persus (satir. V 179—184). Der Grammatiker Diogenes auf Rhodos (unter Tiberius) disputierte nur am Sabbat (Sueton, vita Tiberii 32). In Elaius (Westkilikien) bestand ein Verein der Sabbatisten, welche

verehrten. In Phrygien wurde die in Apameia heimische Flutsage mit der jüdischen Noahsage und die phrygische Nannakos-Attissage mit der biblischen Henochsage kombiniert. Ob das bei Jos. ant. XIV 247 ff. mitgeteilte Psephisma der Pergamener, welches von der Freundschaft der Juden und Pergamener zur Zeit Abrahams fabelt, echt ist, scheinen Anschluße der Heiben. Bezeichnend ist, wie z. B. die Sibylle (IV 164) und auch Arrian (diss. Epicteti II 9) nicht von der Beschneidung, sondern nur von der Taufe der Heiden reden. Ebenso gewinnt der jüdische Kausmann Ananias den Izates von Adiadene zuerst nur für ein Judentum ohne Beschneidung (Jos. ant. XX 34 ff.). 166 Polemon von Kilikien und Azizos von Emesa mußten sich beschneiden lassen, als sie sich mit den Töchtern Agrippas I., Berenike und Drusilla, vermählten (Jos. ant. XX 145. 139). Sehr stolz waren die Juden auf den übertritt der adiadenischen Königsfamilie, der Königin helena und ihrer Söhne Izates und Monobazos; ihr großes Grabmal, das Helena selbst zu Jerusalem erbaute, bestand aus drei Pyramiden (Jos. ant. XX 95, wahrscheinlich die heutigen sog. "Königsgräber" im Norden des Damaskustores).

### § 88. Die religiöse Entwicklung im Römerreiche

Seit Sulla hatten die Bürgerkriege im Reiche gewütet, alle Ordnungen waren erschüttert, die Leidenschaften entfesselt, die Gesellschaft verwildert; ein fluch schien auf der von den Göttern verlassenen Menscheit zu lasten. Da brachte Oktavian, der Sieger von Aktium im Jahre 31, der kriegsmuden Welt den Frieden. Als ein vom himmel Gesandter, als Retter und heiland wurde er begrüßt. Das goldene Zeitalter des Rechtes und aller Tugenden schien wiederzukehren 1). Er stellte die alten Ordnungen wieder her, auch die der Religion, die fortan zur festen Grundlage des Reiches werden sollte; Staatskult und monarchisches Gefühl verbanden sich. Schon 42 war Julius Casar unter die Götter aufgenommen worden, und Oktavian nannte sich seit 40 divi filius; im Jahre 27 erhielt er den Titel Augustus. Im Orient, wo sich die hellenistischen Berricher schon längst göttliche Ehren hatten erweisen lassen, wurden ihm Tempel geweiht, und im Westen förderte Augustus selbst den Kult des lebenden herrschers. Diese Kaiserverehrung war von haus aus nicht niedrige Schmeichelei, sondern in ihrer Weise ein echt religiöses Gefühl der Dankbarkeit. Als freilich später besonders Caliquia, Nero und Domitian die volle göttliche Würde schon bei Cebzeiten beanspruchten, fehlten auch die grotesken Auswüchse des Byzantinismus nicht: im allgemeinen aber wurde nur der Genius des lebenden Kaisers verehrt und erst der verstorbene herrscher unter die Götter versett. offizieller Staatskult erhob sich der Kaiserkult über die anderen Kulte und wurde zum alle verbindenden Symbol der Reichseinheit. Aber eine wirkliche Erneuerung der Religion konnte die augusteische Reform nicht bringen; die Staatsreligion blieb leere form. Der Verfall des alten Glaubens war allgemein. Die griechische Aufklärung, der die höhere Gesellschaft huldigte, konnte tiefere Bedürfnisse nicht befriedigen. Eine religiose Reaktion begann seit Poseidonios in den philosophischen Kreisen, besondern in der Stoa und im Platonismus; auch pythagoreische Ideale lebten wieder auf.

Damit war der Boden für die Ausbreitung fremder Kulte bereitet. Aus den zu römischen Provinzen gewordenen Diadochenreichen fluteten orientalische Kulte jest über alle Länder des Reiches. Neben die starke Propaganda ägyptischer Priester, namentlich der Isispriester, trat besonders die für die phrygische Göttermutter und für die auf ihrem Wege nach Westen als Sonnengötter auftretenden sprischen Götter. Die Mithrareligion, die bisher an den Grenzen des Reiches im anatolischen hochlande haltgemacht hatte, drang besonders als Religion der Soldaten siegreich im Reiche vor. Begunstigt wurde diese Ausbreitung der orientalischen Kulte durch das wachsende wirtschaftliche Schwergewicht des Orients: Griechenland war verarmt, Italien durch die Bürgerkriege entvolkert, während in den reichen Industriezentren Ägyptens, Syriens und Kleinasiens ein reiches materielles und geistiges Ceben aufblühte. Die Reichseinheit förderte den Derkehr und die Mischung der Völker, das Sinken der Bildung tat dem Eindringen jeglichen Aberglaubens Vorschub. Die Befriedigung, die man in der Aufklärungsphilosophie nicht fand, suchte man bei den uralten Kulturvölkern des Oftens. Aus der Mischung von griechischer Philosophie mit den fremdartigen Cehren und Bräuchen orientalischer Religionen ent= stand eine synkretistische Theologie, in der sich tiefsinnige Spekulationen mit grober Magie und Theurgie wunderlich verbanden. Eine umfangreiche theologische Literatur entstand als Begleiterin der Kultpropaganda. Wertvoller als diese oft abstrusen Cehren und primitiven Kultbräuche war die in ihnen vielfach lebendige religiöse Stimmung, in der sich freilich oft Reines und Niedriges, garte Mystik und robe Sinnlichkeit, Weisheit und Aberglaube mischten. Die Reinigungen und Kasteiungen, die den einen nur magische Mittel waren, wurden den anderen ein Antrieb zu sittlicher Cäuterung; die Offenbarungen des Jenseits dienten den einen zur Erlangung zauberischer Kräfte und mantischen Wissens, den anderen zur Dersicherung des heiles und eines seligen Lebens nach dem Tode. Die Gestalt, in der alle diese fremden Kulte auftraten, war die form der alten Mysterienvereine, an deren Spike die betreffenden Priefterschaften standen. Aufnahme geschah durch feierliche Initiationsriten, bes. durch Reinigungsbader; die religiösen Seiern waren vor allem gemeinsame Kultmahle, welche den Teilnehmern durch den sakramentalen Genuß heiliger Speisen und Getränke göttliche Kräfte verliehen und ihnen ein seliges, unsterbliches Leben nach dem Tode sicherten.

Ein immer stärkerer Jaktor in den Kulten und Anschauungen dieser Zeit wurde die chaldäische Astrologie und die damit zusammenhängende satalistische Überzeugung vom Zwang der Sterne, neben den noch der eherne Zwang der Natur, der Elemente (CTOIXESA) trat. Die Vorstellung, die in diesen gewaltigen Mächten persönliche Götter, Stern- und Elementargeister sah, milderte nur wenig die lähmende Wirkung dieses Glaubens an ein unentrinnbares Schicksal, und nur die Magie schien aus dieser Knechtschaft erlösen zu können.

Am Ende mündete diese Astraktheologie aus in einen Kult des obersten Gestirns, der Sonne, des höchsten Herrschers der Welt. Schon im 2. Ihrh. v. Chr. hatte sich die chaldäische Sonnen- und Astraktheologie mit griechischer Astronomie und stoischer Philosophie erfüllt; Poseidonios hatte sie mit griechischer Mystik und stoisch=platonischem Seelenglauben verbunden: die Seele erschien als ein Teil des göttlichen Feuerhauches; aus den himmlischen Regionen der Sterne war sie eingegangen in die niedere Welt, gebannt in den Kerker des Leibes, aus dessen Fesseln sie sich im Tode wieder befreite, um in rein ätherischer Gestalt zu ihrem Ursprung zurückzukehren. Im Verein mit den Kulten sprischer Götter und gefördert durch die sieghafte Propaganda des Mithrakultes hat sich diese Sonnentheologie allmählich weithin über das römische Reich ausgebreitet und ist mit ihrem monotheistisch=universalen Juge die Theologie der späteren Kaiserzeit geworden, die mächtigste Rivalin der Kirche.

1 Ogl. die Inschrift von Priene: "Die Vorsehung . . . hat diesen Mann zum Heil der Menschen mit solchen Gaben erfüllt, daß sie ihn uns und den kommenden Geschlechtern als Heiland gesandt hat. Aller Sehde wird er ein Ende machen und alles herrlich ausgestalten."

## § 89. Astrologie und Magie bei den Juden

Kein Glaube scheint dem jüdischen Monotheismus von haus aus so fremd zu sein, wie der astrologische. Daß er dennoch, und zwar schon früh, einen starken Einfluß auf das Judentum ausgeübt hat, begreift sich daraus, daß der größte Teil der Judenschaft gerade in Babylonien und Agypten wohnte. Berosos hatte die Griechen Agyptens zuerst bekannt gemacht mit den babylonischen Lehren vom Zwang der Gestirne, welcher durch die Konstellation der Geburtsstunde, bes. durch die Stellung der Planeten zu den Tierkreiszeichen, das Schicksal des Menschen bestimmte. Die Stoa hatte die Astrologie übernommen und zur Grundlage einer natürlichen Theologie gemacht. Eifrigste Pflege fand die Astrologie in den griechisch-ägyptischen Kreisen; hier war schon im 2. Ihrh. v. Chr. das Werk des Nechepsos und Detosiris entstanden, von dem die gange spätere Astrologie bis zum Ausgang des Mittelasters abhängig geblieben ist. Mit der Astrologie verband sich uralte Cagemählerei; die abergläubische Betrachtung des Saturntages als eines Unheilstages, an dem man nichts tun darf, hat die Verbreitung des judischen Sabbats vielfach gefördert. Die judischen Gelehrten haben sich gegen diese heidnische Astrologie (Ihen 8, 3), vor allem gegen die Dergöttlichung der Gestirne (I hen 80, 7; Sap Sal 13, 2) zwar gewehrt, aber wie früh schon und wie stark auch auf ihre Kreise die chaldäischen Cehren gewirkt haben, zeigt nicht nur die ganze astrologisch = magische Literatur, sondern schon die alexandrinischen Sabeln von Abraham als einem Meister der Aftrologie und später der Schicksalsglaube der Effaer.

Auch der Glaube an die Macht der Elemente, bzw. der Elementargeister, hat früh bei den Juden Eingang gefunden (I hen 60, 11 ff.; 69, 22). Zugrunde liegt ihm der iranische Glaube an den Kampf der guten und bösen Dämonen, die als Geister der Natur das Weltgeschehen und das Menschenen beherrschen, ein Glaube, der sich dann mit den naturwissens

schaftlichen Lehren der Griechen verbunden hat. Wie die Gestirne, gelten auch die Elemente als Herrscher der Welt, oder, wie jüdisch-eschatologischer

Glaube es dann einschränkt, als die Herrscher "dieser Welt".

Wie diese Cehren den Juden wohl icon auf babylonischem Boden zugeflossen sind, so auch die mit ihnen verschwisterte Magie, die Retterin aus der doppelten Knechtschaft des Sternenzwanges und der Naturgebundenheit. Iranische Magier hatten das System der Magie entwickelt; aufgebaut auf den religiösen Dualismus der iranischen Religion, war es vielfach durchsett mit babylonischem Aberglauben. Die Magier lehrten die Mittel, durch die der Mensch in den Kampf der auten und bosen Dämonen zu seinen Gunsten eingreifen konnte. Mit bunter Superstition anderer Dolker vermischt, wanderte die iranisch-babylonische Magie nach dem Westen, bis sie por allem in Agnpten durch Derbindung mit ägnptisch-griechischem Mnstizismus ihre volle Ausbildung erhielt. Die ägnptischen Zauberpappri und die Menge der magischen Inschriften zeigen, wie sich hier niedrigster Aberglaube und religiös-philosophische Spekulation in krausem Gemisch vereinigten. Sie zeigen auch, wie stark das Judentum an diesem Betrieb der Magie beteiligt gewesen ist. In den öffentlichen Kult der Juden und in die offiziellen Ubungen der Frommigkeit ist die Magie zwar nicht eingedrungen, wohl aber sonst in das tägliche Leben und gemeine Denken der allerweitesten jüdischen Kreise. Überall herrschte der Glaube an Dämonen und Geister und an die unheimliche Macht des Zaubers, an magische Mittel, Beschwörungen und Wunderheilungen. Weithin in der griechischen Welt waren die jüdischen Magier und Exorzisten berühmt oder verspottet 1). Don den Juden Agyptens, ebenso wie von den Samaritern und Christen daselbst, heißt es später, daß sie allesamt Aftrologen, Wahrsager und Quacksalber seien2). In einem Streitgespräche der Evangelien wird Beelzebul, der Oberste der Dämonen, genannt, durch den Jesus die Dämonen austreibe3). Auf Knpros begegnet der jüdische Magier Barjesus (AG 13, 6ff.). in Ephesos judische Exorgisten und massenhafte Zauberbücher (AG 19, 13 ff. 19): vor Despasian produzierte sich in Alexandria ein jüdischer Exorzist, der mit einem salomonischen Zauberring dem Kranken den Dämon aus der Nase 30g (Jos. ant. VIII 46 ff.) 4). Magische Bücher werden bei den Juden mehrfach erwähnt, 3. B. ein heilmittelbuch Noahs (Jubil 10, 13) oder ein solches von Salomo (m. Pesāhīm IV 9). Salomo galt allgemein als der große Magier, als Verfasser von heilsprüchen und Beschwörungsformeln (Jos. ant. VIII 45). In den erhaltenen Zauberterten und Zauberbüchern, die meist aus Ägnpten stammen, mischt sich überall Jüdisches mit Ägnptisch-Griechischem. Bekannt ist 3. B. ein Leidener Papyrusbuch mit dem Titel: "Das heilige Buch genannt Monas oder das achte (Buch) Mosis"5), welches wiederum eine ganze Fülle anderer ähnlicher Bücher zitiert. Überall begegnen in den Zauberinschriften, auch wo sie offensichtlich heidnischen Ursprungs sind. neben allem möglichen Kauderwelsch hebräische Wörter, bef. Anrufungen Gottes, als wie Jao, Sabaoth, Adonai, Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs u. dal.7). Unter dem Einfluß dieser ursprünglich iranisch babylonischen und weiterhin ägnptisch-ariechisch-jüdischen Cehren steht dann die Magie der

ganzen Folgezeit, ebenso wie auch die Sternkunde und Alchemie der Araber, die mittelalterlich-jüdische Mustik und Kabbala und noch die Magia naturalis der Renaissancezeit.

1 Dgl. 3. B. Eukian. | 2 Pseudo-Hadrian an Servianus (Vopiscus, vita Saturnini 8). | 3 Mt 12, 24. 27; (10, 25); Mr 3, 22; Euk 11, 15. 18f. Die Gegner Jesu, bei Luk anonym, sind bei Nt Pharisäer, bei Mr jerusalemer Schriftgesehrte; das ist typischer Stil, nicht überlieferung. Dazu vgl. das jüdische Planetengebet des Cod. Parisin. 2419, wo Saturn einen Engel Ktetoël und einen Dämon Beelzebul hat. | 4 Dgl. auch den samaritischen Magier Simon (AG 8, 9) und Jakob von Kefar Sama, der durch den Namen Jesu heilte (tos. Hullin II 21 st. 3uck 503). | 5 Herausgegeben von A. Dieterich, Abrayas 1891. | 6 Die ptolemäischen Bücher, eine Parastischis des Orpheus, Orphika des Erothlos, ein Buch eines Schriftgeschrten Thphe (Θφή) an den König Ochos, die Apomnemoneumata eines Euenos, des Persers Joroaster, sieben Bücher eines Pyrrhos, von Moses selbst noch ein Erzengelbuch und das Geset (Nóμος), — also eine gewaltige Büchersabrikation! Im 4. Ihrh. n. Chr. sinden wir im Gebrauch der Poimandresgemeinde apokruphe Schriften des Salomo und des angeblichen Mambres. Immer wieder dasselbe bunte Gemisch von ägnptischer und jüdischer Theologie und Theurgie (vgl. R. Reizenstein, Poimandres). So erklärt sich auch die Einwirkung des Schöpfungsberichts Gen 1 auf den Poimandres. | 7 Origenes (c. Cels. IV 33) bestätigt, daß nicht nur die jüdischen Dämonenbeschwörer, sondern salt alle, die Beschwörungen und magische Künste ausübten, den Gott Abrahams, Jaaks und Jakobs anriefen, und daß sich siehe Anrusung Gottes häusig in den magischen Büchern fand. Nach sippolnt (philos. IV 28, p. 88 f.) gaben die Magier vor, manche Dämonennamen mit hebräischen Buchtaben zu schreiben und bedienten sich dei den Beschwörungen bald griechischen Buchtaben zu schreiben und bedienten sich dei den Beschwörungen bald griechischen Buchtaben zu schreiben und bedienten sich den Beschwörungen bald griechischen Buchtaben zu schreiben und bedienten sich den Beschwörungen bald griechischer, bald hebräischer Wörter.

# § 90. Die Essäer

Nicht nur im niederen Zauber- und Beschwörungswesen, sondern auch in den höheren Regionen der Frommigkeit und Theologie wirkte der Syn= kretismus immer stärker auf das Judentum ein. Die Träger der Propaganda waren auch hier, wie überall in der hellenistischen Welt, private Kult= vereine. Die Tendeng zur Konventikelbildung zeigte sich schon im 2. Ihrh. in den Kreisen der Apokalnptiker; sie steigerte sich aufs höchste zu Beginn der Kaiserzeit. Die bedeutsamste Erscheinung dieser Art ist der Orden der Essäer. Der vielumstrittene Ursprung des Essäismus liegt weder im genuinen Judentum noch im Pythagoreismus, sondern vermutlich im Synkretismus Babyloniens, wo er (oder seine Vorläufer) vielleicht unter Einwirkung und in Nachahmung des iranischen Mithradienstes entstanden ist1). Von dort aus scheint er über Mesopotamien und Sprien nach Palästina gewandert zu sein, wo wir über seine Ausgestaltung genauere Kenntnis besigen. Der Name "Essäer" erklärt sich wahrscheinlich aus dem Ostsprischen und bedeutet "die Reinen", "die Heiligen".). Die erste geschichtliche Er-wähnung palästinischer Essäer sindet sich um die Wende unserer Zeitrechnung bei Nikolaos von Damaskus und Philo, sodann bei Josephus, dem älteren Plinius und Dio Chrysostomus, später por allem bei Epiphanius 3).

Die Essäer waren in ihrer Gesamthaltung strenge Vertreter des Judentums und galten auch unbestritten als solche 4). Essäerkolonien gab es zu

Beginn der Kaiserzeit in vielen Städten und Dörfern Judäas<sup>5</sup>), im besonderen in Jerusalem<sup>6</sup>) und westlich vom Toten Meere oberhalb von Engedi<sup>7</sup>), aber wahrscheinlich auch im ganzen Ostjordanlande bis hin zum Antilibanos<sup>8</sup>), vielleicht sogar auch sonst in Sprien. Die Zahl der Essäer

muß recht bedeutend gewesen sein 9).

Die Essäer bildeten einen organisierten und streng esoterischen Orden, der in den einzelnen Orten seine lokalen Derbande hatte; diese standen unter einem von der Majorität gewählten Vorsteher, dem die Mitglieder zum Gehorsam verpflichtet waren. über Aufnahme und Ausschluß entschied eine Versammlung von mindestens hundert Mitgliedern. Der Aufnahme ging eine dreijährige Probezeit voraus. Schon der Novize erhielt die Ordensabzeichen: hacke, Schurz und weiße Tracht 10). Nach drei Jahren wurde er, vermutlich durch ein feierliches Initiationsbad 11), voll rezipiert 12). Dabei mußte er sich unter "schauerlichen Eiden" 13) verpflichten gu Frömmigkeit und Rechtschaffenheit, Gehorsam gegen die Vorgesetzten 14), steter Wahr= haftigkeit und Ehrlichkeit, ferner zu unverbrüchlichem Schweigen über die Geheimnisse des Ordens und seine Lehren, bes. seine Geheimbücher 15) und die Namen der Engel 16). Über die geheimen Lehren der Essäer wissen die Berichterstatter als Uneingeweihte natürlich wenig Bescheid. In ihren Initiationsriten und ihrer Magie wird wohl der Glaube an die (als Engel gedachten) Elementargeister eine Rolle gespielt haben 17). Daneben verehrten sie die Sonne, an die sie bei ihrem Aufgange Gebete richteten 18), vor deren Strahlen sie bei Verrichtung der Notdurft die Erkremente ängstlich verbargen <sup>19</sup>), vor der sie beim Baden die Blöße durch einen Schurz verhüllten 20), nach der sie auszuspucken vermieden 21). Daß auch die anderen himmelskörper eine Rolle in den Spekulationen der Effaer spielten, scheint ihr Schicksalsglaube nabezulegen 22), der hier wie auch sonst mit der Aftrologie zusammenhängen wird. Wie die chaldäischen Aftrologen. wahrsagten auch die Essäer einzelnen Personen die Zukunft 28), und auch die strenge Sabbatruhe der Essäer, die sogar die Verrichtung der Notdurft am Sabbat nicht zuließ, begreift sich wohl nicht nur aus einer Steigerung judischer Gesetlichkeit, sondern daneben vielleicht aus dem aftrologischen Glauben an den Sabbat als den Tag des bosen Sternes Saturn<sup>24</sup>). Auch der Unsterblichkeitsglaube der Essäer könnte mit dem Gestirnglauben in Derbindung gestanden haben; sie glaubten, daß die Seele aus himmlischen Regionen herabgestiegen sei und nach dem Tode wieder in den himmel zurückkehre 25).

Im Kulte der Essäer spielten sakramentale Tauchbäder und Mahlzeiten die wichtigste Rolle. Auf magisch-sakramentalen Charakter der Bäder weist nicht nur das Initiationsbad bei Aufnahme in einen höheren Grad 26), das Baden der Bräute vor dem ersten Beischlaf 27), das Baden nach der Verrichtung der Notdurft 28), das Baden nach Berührung eines Ordensmitgliedes niederen Grades 20) und das Baden als Mittel der Vorbereitung zum Weissagen 80), sondern auch die Vornahme der täglichen Bäder in kaltem Wasser, d. h. im "lebendigen Wasser" der Quellen und Flüsse 31), und die Sitte, nach diesem Bade für die darauffolgende sakramentale Mahlz

zeit weiße "heilige Kleider" anzulegen, die man nach der Mahlzeit wieder auszog. Die Mahlzeit selbst war heiliges Mysterium<sup>32</sup>), an dem kein Uneingeweihter, nicht einmal die Novizen, teilnehmen dursten. Worin das heilige Mahl bestand, wird nur undeutlich angegeben<sup>33</sup>); auch wird nicht gesagt, welche übernatürlichen Gaben man von seinem Genusse erwartete<sup>84</sup>).

Unsere Berichterstatter bewundern die Essäer vor allem wegen ihrer eigentümlichen, mönchisch-asketischen Lebensweise. Sie sinden im Essäerorden das kommunistische Ideal der Gütergemeinschaft verwirklicht, wie dies die Legende der Zeitgenossen auch von Pythagoras und seinem Schülerkreise erzählte 35). Daß das idealisierende übertreibung ist, sehren allerlei Andeutungen der Quellen selbst 36). In Wirklichkeit scheint bei den Essäern nur eine gemeinsame Kasse für die gemeinsamen Kultmahlzeiten und eine weitgehende Unterstützung der Armen und Bedürstigen, Kranken und Alten bestanden zu haben. Auch die Verwersung der Ehe, die in den Quellen stark hervorgehoben wird, wurde nur von einem Teile der Essäer vertreten, während ein anderer Teil die Ehe zur Erzeugung von Nachkommen geradezu forderte. Der Zölibat war also kein wesentliches Stück des Essäismus 37).

<sup>1</sup> Gegen genuin jüdischen Ursprung des Essäertums sprechen gerade dessen spezifische Eigentümlichkeiten (wie der Musteriencharakter des Ordens mit seinen scharf geschiedenen Graden, die sakramentalen Kultmahlzeiten, das Gebet zur Sonne, der Schicksalsglaube u. a.), die sich aus rein jüdischer Wurzel nicht erklären. Die herleitung aus dem Pythagoreismus schieder daan, daß die alte pythagoreische Schule ichen in der Angleie geschieden werden wit der Beschieden der Besch Schule schon im 4. Ihrh. ausgestorben ist; mit dem wüsten Treiben und den trüben Spekulationen der Orphiker in alexandrinischer Zeit, durch deren Dermittlung nach Ed. Zeller der Pythagoreismus auf die Essär gewirkt haben soll, hat das Essär tum wenig gemein, auch ist eine solche Einwirkung auf Palästina kaum wahrscheinlich zu machen. Die sog. Neupythagoreer (wie Nigidius Sigulus, Juba von auch nicht zu denken, da die Bekanntschaft der Griechen mit Indien in vorchriftlicher Zeit verschwindend gering war. Alle wesentlichen Elemente des Essämus dagegen weisen auf den iranisch=babylonischen Synkretismus, und zwar vielleicht auf einen älteren babylonischen Mithrakult, wie er vor seiner Wanderung nach dem Westen zu denken sein mag. Nach Babylonien weisen auch die mit dem Estätsmus verwandten baptistischen Richtungen der Nazoräer, Eschäfter, und noch später haben sich dort Täufersekten ähnlicher Art erhalten, die im 10. Ihrh. erwähnten, mit den Sabiern des Korans verwandten Mugtasila in den Euphratgegenden wähnten, mit den Sadiern des Korans verwandten Mugiailla in den Euphratgegenden und vor allem die Mandäer, deren ursprünglicher Wohnsig nach der Ansicht von M. Lidzbarski (Das Johannisduch der Mandäer, 1915 S. VIII, und Mandäische Liturgien, 1920 S. XIX,i) und R. Reigenstein (Das mandäische Buch des Herrn der Größe und die Evangelien-überlieferung, 1919 S. 37 ff.) im Ostjordanlande gewesen sein soll. Das Mandäertum und der Essämus sind halbgeschwister, beide Kinder desselben iranisch-bahnlonischen Vaters. — Wo die Essäer zuerst erwähnt werden, erscheinen sie als den Chaldäern verwandte Wahrsager und Traumdenter mit einem Kraie von Schülern um sich (Los dell L78 II 113 vol. ant XV.) deuter mit einem Kreis von Schülern um sich (Jos. bell. I 78, II 113, vgl. ant. XV 372ff.). Philo vergleicht sie mit den Weisen Griechenlands, den persischen Magiern und den indischen Gymnosophisten, Josephus mit den Pythagoreern (ant. XV 371); beide stellen sie als Philosophen dar (bell. II 119 ant. XVIII 11). | **2** Andere vorgeschlagene Etymologien, die aber das Wesen der Estäer wenig oder gar nicht treffen,

find 3. B. 'āsajjā "Ärzte" (= θεραπευταί; aber Philo II 457 nennt die Essäer θεραπευταί θεοῦ, δ. h. Diener Gottes) ober hakka'ım "Schweigende" (das Schweigen, wie bei den Crappisten, war nicht essäsche Dorschrift; daß die Bezeichnung ein Schweigen über die Ordensgeheimnisse ausdrücken sollte, ist wenig plausibel). Die Erklärung aus dem Oftsprifden hat keine Schwierigkeiten, wenn man den Effaismus aus den Euphratländern herleitet. Das ostsprische Wort hase (plur. hasen, hasajja) wird im Griechischen fast durchweg durch öctoc wiedergegeben (Panne Smith, Thesaurus Syriacus s. v.), und ebenso erklärt Philo den Namen sogar etymologisch als öctot; doch bedeutet das Wort nicht "fromm" (also nicht hasidim, Alidäer), sondern "rein". Der Zusammenhang des Essäertums mit den Asidäern der Makkabäerzeit (I Mkk 2, 42; 7, 13; II Mkk 14, 6) ist also aufzugeben. **3 Die** ältesten Erwähnungen der Esfaer finden sich bei Jos. bell. I 78; II 113 aus Nikolaos von Damaskus; die Anekdote von dem Essäer Judas unter Aristobul I (bell. I 78) ist Legende, die die Existenz von Essäern schon um 104/3 v. Chr. nicht beweisen kann. Philo von Alexandria hat zwei Berichte über die Essäer: 1. in Quod omnis probus liber, vermutlich einer Stilarbeit aus seiner Schülerzeit vor 20 n. Chr., abhängig von ähnlicher Tradition, wie auch die Quellen des Josephus (ant. XVIII 20: über 4000; bell. II 124: Gastfreundschaft), und 2. in einem Fragment seiner Apologie (bei Euseb. pr. ev. VIII 11), die in seine spätere Zeit (um 40 n. Chr.), hinter seine Palästinareise gehört und in der er offenbar aus eigener Kenntnis seine früheren ungenauen Angaben 3. T. korrigiert. Beide Berichte sind übrigens philosophisch frisiert; in der einen sind die Essaer Beispiele für die Freiheit des Weisen, in der anderen Vertreter des βίος πρακτικός im Anschluß an seine Darstellung der Therapeuten, die den βίος θεωρητικός vertreten, dazu Muster der Frömmigkeit für griechische Cefer. Die Betonung des "Praktischen" ist einseitig; Philo findet in den Essärr Dorbilder seiner eigenen weltflüchtigen Neigungen und seiner spiritualisierenden Theologie und Allegoristik. Der ausführlichste Bericht ist der des Josephus in bell. II 119-161, der wie das meiste bei ibm aus älterer Vorlage stammt (Beweis: die unverhältnismäße Breite der Schilderung gegenüber der der zwei anderen Sekten, die übergehung des Schicksalsglaubens); der Derfasser der Quelle (nicht Nikolaos: vgl. Eccyvol gegenüber Eccasol) war ein griechisch gebildeter Jude (kein Essaer), der für Griechen schrieb und trot vielfacher rhetorischer übertreibungen gute Kenntnis hatte. Der bell. II 152 f. erwähnte Krieg gegen die Römer, in dem die Essäer als Märtnrer des Glaubens litten und starben, kann kaum der Tituskrieg sein; vielleicht hat die Quelle an die Kriege zur Zeit des Herodes und Sosius (Jos. ant. XV 9) oder des Darus gedacht. Der andere längere Bericht steht ant. XVIII 18-22; er stammt aus der für die gesamte Herodeerzeit in der Archäologie benutzen Mittelquelle, die gewisse estäische Neigungen zu zeigen scheint (aus Philo stammt der Bericht nicht). Außerdem ermahnt Josephus noch mehrfach gelegentlich die Effaer: eine Legende über die Weissagung des Essäers Manaemos über herodes ant. XV 372ff.; den essäischen Glauben an das Schicksal (είμαρμένη) ant. XIII 171 f. (vgl. XVIII 18); er vergleicht sie mit den Pythagoreern ant. XV 371, stellt sie mit den Pharisäern und Sadduzäern als die drei αίρέςεις (oder φιλοςοφίαι) der Juden zusammen (ant. XIII 298; XVIII 11; vita 10; bell. II 119). Endlich erwähnt er aus eigener Kenntnis ben effäischen Seldherrn Johannes im judischen Kriege (bell. II 567; III 11) und das Essenertor an der Südwestecke der Stadtmauer Jerusalems (bell. V 145). Der ältere Plinius h. natur. V 17 (erzerpiert von Solinus) und Dio Chrystoftomus (bei Synesios) erwähnen Essäer westlich vom Toten Meere. Hippolyt und Porsphyrius schöpfen nur aus Jos. bell. II 119 ff. Epiphanius (376/77 n. Chr.) schöpft teils aus den älteren häresiologen (hippolnt, Irenaeus, beide vielleicht aus Justin), teils aus häretischen Originalschriften und besonders aus persönlichem Verkehr mit den häretikern in Palästina, Syrien, Ägypten: Ossäern (— Cssäern), Elchasäern, Ebionäern, Nazoräern, Nasaräern, Sampsäern u. a., welche zum Teil Abkömmlinge des älteren Essäertums waren (s. § 99). | 4 Sie beobachteten aufs peinlichste das Geseh: Sabbatruhe und Reinheitsbrauche und sonderten sich angstlich von Nichtjuden ab (Jos. bell. II 150). Ein Essar war Seldherr ber Juden im Kriege gegen die Römer (bell. II 567; III 11), ja die Essäer sollen selbst Märtyrer für ihren judischen Glauben

geworden sein (bell. II 152f.). Wir finden gelegentlich einen Essaer im Tempel (bell. I 78); die Effaer haben also den Tempelkult nicht verworfen. Daß sie nicht Tiere opferten, sondern ihre eigenen Gesinnungen zu heiligen bestrebt seien, ist ein platonisierender Irrtum Philos in seiner wenig zuverlässigen Jugendschrift; dagegen heißt es bei Josephus ant. XVIII 19 (nach dem richtigen Text bei Niese): "Wenn sie Weihgaben in den Tempel schienen, bringen sie snicht Opfer dar unter besonderen Reinigungsriten, die sie im Brauche haben, und deswegen vom allgemeinen Tempelsbezirke sich absondernd, bringen sie für sich die Opfer dar". Das sinnlose, oben eingeklammerte "nicht" sindet sich nur in der Epitome und in Vet. Lat. und erklärt sie leicht aus Kenntnis der späteren Elchasser und Edionäer, die den Opferkult verwarsen (§ 99 Anm. 10). | 5 bell. II 124 (125); Philo, Apol.; tendenziös irrig Philo in seiner Tugenhickrift. sie leben in Därforn slicken die Städte" | 6 hell. I 78. in seiner Jugendschrift: "sie leben in Dörfern, fliehen die Städte". | 6 bell. I 78; II 113; ant. XV 371; bell. V 145. | 7 Plinius und Dio Chrysostomus. | 8 Epiphanius, haer. XIX 1. 2 kennt Reste der Esiäer in Nabatäa, Moabitis, Deräa, Arielitis, Ituräa; das sind schwerlich nur Nachkommen von solchen Esiäern, die nach 70 aus Judäa ins Ostjordanland eingewandert waren. De Philo II 457 und Jos. ant. XVIII 20 geben nur "über 4000" an; bell. II 145 dagegen meint, daß zu einer Gerichtsstigung der Essäter allein mindestens 100 Richter erforderlich gewesen wären. I 10 Es ist wohl zu vermuten, daß der Novize auch sofort die täglichen Reinigungsbäder mitsmachen mußte; nach dem ersten Jahre rückte er dann in einen höheren Grad auf durch ein Bad mit "reinerem Wasser" als dem zur gewöhnlichen Reinigung (bell. II 138); auch nach dem zweiten Jahre wird er wohl, obschon das nicht erwähnt wird, in einen neuen Grad ausgerückt sein, um schließlich nach drei Jahren volles Mitglied zu werden. | 11 Das ist zu erschließen nicht nur aus der allgemeinen Bebeutung der Bäder bei den Essäern und aus dem bei Eintritt in den zweiten Grad vorgenommenen Bade, sondern auch aus den analogen Initiationsbädern der späteren verwandten Sekten. | 12 Es gab vier Klassen von Ordensmitgliedern (bell. II 150); ein Glied der höheren Klasse betrachtete die Berührung mit dem einer niedrigeren Klasse als verunreinigend. Es ist nicht klar, ob mit den vier Klassen vier Grade der Vollmitglieder gemeint sind oder der Grad der Vollmitglieder zusammen mit drei Novizengraden. Im ersteren Falle wären es im ganzen sieben Grade, wie im Mithrakult, dessen Grade nach hieronymus hießen: Rabe, Cryphius, Soldat, Cöwe, Perser, Sonnenläuser, Vater; die volle Mitgliedschaft scheint erst mit dem Cöwengrade begonnen zu haben. | 13 bell. Il 139; da aber bell. Il 135 sagt, daß die Citier generalische Angliedung die Couch bei dem Chierden und Essagen der dicht schwarzen, so ist hier offenbar an die (auch bei den Ebionäern und Elchasäern bezeugte) mit Selbstverwünschung verbundene Verpflichtung zu denken, bei der die (als Geister oder Engel gedachten) vier bzw. sieben Elemente als Zeugen bei der Initiationstause angerusen wurden. Oberen des Ordens. | 15 Natürlich hielten die Essäer fest am Pentateuch und wohl auch an den Prophetenbüchern. Daneben aber hatten sie eigene Bücher. Die Werke der Alten, die sie nach bell. II 136 studierten, handelten von dem, was für Seele und Ceib heilsam ist, von heilkräftigen Wurzeln und den (magischen) Eigenschaften der Steine zur Heilung von Krankheiten, waren also magische Medizinbücher. Hiermit vor allem hing offenbar die Geheimhaltung der Engelnamen zusammen, vielleicht auch die musteriöse Scheu vor dem Namen Moses (bell. II 145. 152), dessen Lästerung (wie nach Lev 24, 16 LXX diesenige des Gottesnamens) mit dem Code bedroht wurde. | 16 Ogl. Anm. 13 und 15. An eigentlichen Engelkult ist bei den Essärn, wie auch sonst bei den Juden, schwerlich zu denken, vielmehr an eine Anrufung der Engel (bzw. der Elemente) bei. zu magischen Iwecken (vgl. Orig. c. Cels. I 26; Clem. hom. III 36; Kol 2, 18; Gal 4, 3. 9; vgl. Apok. Joh 19, 10; 22, 8f.; Hebr 1—2; Judas 8; II Petr 2, 10). | 17 Dagegen verwarsen sie das in späteren häretischen Kreisen (Elchasaer, Ebionäer) als sakramentales Element geltende Öl und hüteten sich ängstlich vor der Berührung damit, wie vor etwas Unreinem. In bell. II 123 ist diese Scheu vor dem Öl als Symptom ihrer Askese verstanden. Daß die Essäten auch den Genuß von Sleisch und Wein verworfen hatten, also Degetarianer gewesen seien, ist wohl ein irriger Schluß des Porphyrius (de abstin. IV 11) aus bell. II 143. 152 (dem sich auch Hieronymus ad Jovin II 14) anschließt. Da die Essäer

Tieropfer darbrachten (ant. XVIII 19), werden sie auch fleisch gegessen haben (anders später die Elchasäer u. a., auch wohl die Therapeuten). | 18 Wie die Essäer das mit dem judijden Monotheismus vereinigten, wissen wir nicht; vielleicht dachten sie sich die Sonne als äußere Erscheinungsform des Einen Gottes oder etwa auch als Engelwesen. | 19 Die Sonne wird beschmutzt durch das Scheinen auf Unreines (vgl. ähnl. gr. Apok. Bar. 8 und dagegen Cest Benj 8). Schon der Novize bekam eine Hacke, um die Erkremente zu vergraben. | 20 Dies das Motiv bei den Ebionäern (Clem. hom. XV 7). | 21 Der Esfaer durfte nicht nach vorn (eic µécouc) und nach rechts (d. h. wohl nach Osten und Süden), also nur auf die Schattenseite spucken. 22 ant. XVIII 18; in der schematischen Darstellung der drei jüdischen Sekten als Glaube an die είμαρμένη bezeichnet (ant. XIII 172, vgl. bell. II 162 ff.; ant. XVIII 13; XVI 397. | 23 Dom Horoskop ist dabei allerdings nirgends die Rede, sondern nur von Traumdeutung, Belehrung durch heilige Bucher, besondere (vorbereitende) Reinigungen und Ausspruche von Propheten. Ahnliches Interesse für Weissagung, Dissonen und Träume finden wir bei Ebionäern und Elchasaern; Elchasai weissagte einen Krieg nach drei Jahren der Partherherrschaft. | 24 Ogl. Elchasai (bei Hippolyt, philos. IX 16); auch § 89 Anm. 3. | 25 Die Darstellung in bell. U 154 ff. ist griechisch gefärbt (die Seele besteht aus dem dünnsten Ather, ist durch einen natürlichen Liebeszauber in den Kerker des Leibes niedergezogen und befreit sich im Tode aus deffen Seffeln), ift aber in ihrem Kern durchaus orientalisch. Ob auch bei dieser himmelsreise der Seele, wie 3. B. bei den Ophiten (Orig. c. Cels. VI 31) u. a., magische Sormeln mit Engelnamen eine Rolle spielten, ist nicht auszumachen. Dom Auferstehungsglauben ist bei den Essäern nicht die Rede; bell. II 154ff. redet ganz griechisch vom Sortleben der Guten jenseits des Ozeans unter milden Zephnren, unbelästigt von Regen, Schnee und Bige und einem peinvollen Leben der Gottlosen in einer einsamen, kalten Höhle; zugrunde liegt wohl nur der Glaube der Essär an Paradies und Hölle, womit am Ende auch der Auferstehungsglaube, wie im Parsismus, nicht unvereindar wäre. | 26 bell. Il 138 spricht von "Wasser, das reiner ist als das zur Heiligung". | 27 Das Wasser hat fruchtbarkeitwirkende Kraft. | 28 Der homo cacans ist bes. zugänglich für Damonen. | 29 Also schenkt das Bad verschiedene Grade der Heiligkeit. | 30 bell. II 159. | 31 Man versammelte sich dazu "an Einem Orte", also offenbar unter freiem himmel. Die Verwendung "lebendigen Wassers" als magisches Mittel findet sich schon früher (Cev 15, 13 LXX; Lev 14, 4 ff. 49 ff.; Num 19, 17), verschwindet aber allmählich in der Orthodoxie, nach welcher die levitischen Keinigungen im Badehause in angewärmtem Wasser vorgenommen wurden, und erhalt fich nur in mehr oder minder haretischen Kreisen (Sib. IV 165; Clem. hom. IX 19; XI 26. 35; contestatio Jacobi I; vgl. auch Didache, Elchafai, Thomasakten). | **32** "Den Außenstehenden (Uneingeweichten) erscheint die Stille drinnen wie ein schauriges Musterium" (bell. II 133). | **33** bell. II 130 spricht von Broten und einer Speise in einem Gesäße, II 133 von Nahrung und Trank; ihre Bereitung geschieht durch Bäcker und Koch des Ordens. — Nach Analogie der Elchaser, Edionäer und Therapeuten läßt sich denken, daß auch dei den Essenschiedung der Elchaser, Edionäer und Koch des Ordens. Brot (mit Salz) und Wasser als Sakramente genossen wurden. **34** Galten die Speisen als Speisen der Unsterblichkeit, als Ausrüstung für die Himmelsreise, als Mittel der Verbindung mit Gott, als Kraft gegen die Dämonen? **35** Der Vergleich der Esser mit den Pythagoreern findet sich bei Jos. ant. XV 371. Mit der Idee des Kommunismus hangt natürlich auch die Angabe über die Verwerfung ber Sklaverei zusammen (so bei Philo in beiben Schriften und ant. XVIII 21). 36 Es ist die Rede von Unterstützung armer Ordensmitglieder (bell. II 134) und von Bewirtung von Gästen (bell. II 124). "Es herrscht also auch hier, wie im idealen Gemeinschaftsstaate Platos, nicht der Kommunismus der Produktionsmittel, sondern der Kommunismus des Konsums" (Adler, Geschichte des Sozialismus I 65). Dasselbe gilt von der urchristlichen Gemeinde. Die Essäer trieben auf dem Cande natürlich Ackerbau, in den Städten vorwiegend Handwerk. Philo beschreibt sie als Gegner von Handel und allem Waffenhandwerk, während sie nach Jos. bell. II 125 bewaffnet auf die Reise gehen und in bell. II 567, III 11 sogar ein essälcher Selbherr im Cituskriege erwähnt wird. | 37 Auch die Therapeuten hatten Frauen

unter sich, von denen nur die Mehrzahl Jungfrauen waren. Während die katholische Kirche den Zölibat immer höher schätzte, haben Elchaster und Ebionäer den Zölibat verworfen.

### § 91. Die Therapeuten

Auch außerhalb Palästinas sind durch die Verbindung des Judentums mit fremden Elementen allerlei synkretistische Mischildungen entstanden. So findet sich 3. B. iranischer Feuerkult bei jüdischen Proselntengemeinden an der Küste des Schwarzen Meeres.). Ein besonders fruchtbarer Boden für solche Mischungen war natürlich Ägypten, wo alle möglichen Elemente, ägyptisch=griechische, jüdische, sprische und iranisch=babylonische, zusammenssossen. Wir dürsen eine Fülle von Kultgemeinschaften in mannigsachen Variationen und Abstufungen zwischen hellenistischem, Jüdischem und Ägyp=

tischem hier voraussetzen, bes. in der Umgegend von Alexandria.

Nähere Kunde haben wir über eine von Philo von Alexandria2) beschriebene Genossenschaft judischer Asketen, die der Therapeuten, die sich nach dem Mufter ahnlicher Genoffenschaften von Beiligen an ägnptischen heiligtumern gebildet zu haben scheint3). Es sind Männer und Frauen, die unter Verzicht auf ihren Besit die Großstadt verlassen und sich am mareotischen See bei Alexandria zu gemeinsamer Gottesverehrung zusammengetan haben. Ihr Name Therapeuten, der ägnptisch=hellenistischem Muster nachgebildet ist, bezeichnet sie als "Diener" Gottes. Sie wohnen in einzelnen, sehr einfachen häusern, von denen jedes einen besonderen Betraum (μοναςτήριον oder ςεμνείον) hat. Die Mehrzahl von ihnen lebt ehelos, ohne daß eine Verpflichtung zur Jungfräulichkeit bestünde. Im Winter tragen sie ein Wollkleid, im Sommer nur ein leichtes Unterkleid oder Leinenhemd. Sie verwerfen jede Erwerbstätigkeit. Den Tag beginnen und beschließen sie mit Gebet. Die Woche über verlassen sie das haus nicht, sondern widmen den ganzen Tag ihren religiösen übungen. bestehen im Studium der heiligen Schriften (Geset, Propheten, Psalmen u. a.) und im Singen von hymnen auf Gott. Erst nach Sonnenuntergang nehmen sie Speise und Trank zu sich, manche auch nur alle 4, ja einige nur alle 7 Tage. Ihre tägliche Nahrung ist Brot und Salz, welches gelegentlich mit Mop gewürzt wird. Nur am 7. Tage ruhen sie; dann ist Dersammlung im gemeinsamen Bethause (ceuvesov), wobei der Alteste und Gelehrteste stehend Vortrag hält und die Juhörer dem Alter nach sigen. Männer und Frauen sigen für sich durch eine 3-4 Ellen hohe Schranke getrennt. Alle 50 Tage aber findet ein großes Sest statt, das am Dorabend beginnt. Männer und Frauen erscheinen weißgekleidet. Auf ein Zeichen des Aufsehers (έφημερευτής) hin steht man auf, Augen und hände zum himmel erhoben, und betet, daß das heilige Mahl Gott wohlgefällig sein möge. Dann lagert man sich auf Polstern von Papyrus und nimmt, bedient von den jüngern Mitgliedern (διακονούντες), das Mahl. Dieses besteht aus kaltem Wasser und aus Brot und Salz, dem mitunter Njop beigemischt ist. Der Vorsitzende (πρόεδρος) erklärt eine Schriftstelle oder beantwortet Fragen der Juhörer. Dann stimmt er einen hymnus an,

ihm folgen die anderen der Reihe nach, und die übrigen antworten im Refrain. Am Ende bringen die Jünglinge den Tisch mit der heiligen Speise: gesäuertes Brot und Salz mit Nop. Darauf beginnt die heilige Nachtseier. Zwei Chöre der Männer und der Frauen bilden sich, je unter einem Chorstührer, und nun singen sie, teils gemeinsam, teils im Wechselgesang, unter Gestikulationen und Tänzen. Zuletzt vereinigen sie sich zu einem einzigen Chore, in begeistertem Singen und Beten bis zum frühen Morgen. Bei Sonnenaufgang slehen sie um einen glücklichen Tag, um Wahrheit und Geistesschärfe, und darauf kehrt jeder zu den gewöhnlichen religiösen übungen in seinen Betraum zurück.

Das hier gezeichnete Bild des Therapeutentums ist in seinen wesentlichen Jügen durchaus jüdisch. Daneben aber sinden sich deutsich fremde Spuren, nicht nur im Namen der Sekte, sondern vor allem in ihrer völlig mönchischen Askese und in ihrer nächtlichen Tanzseier, die auch mit dem Essäertum nichts zu tun haben, vielmehr offenbar auf ägyptisch-hellenistische Einslüsse hinweisen.

<sup>1</sup> Dgl. Rel. in Gesch. u. Gegenw. V 1044. | 2 Philo, de vita contemplativa. Ich halte mit P. Wendland die Schrift, das Beispiel einer Diatribe, für echt philo-nisch; sie schloß sich an die "Apologie" Philos an, in der die Essae beschrieben waren und von der das Fragment bei Euseb. pr. ev. VIII 11 erhalten ist. Philo gibt eine panegyrische und idealisierende Schilderung von ihnen; er entdeckt in ihren asketischen Tendenzen und ihrem beschaulichen Leben Berührungen mit seiner eigenen Weltanschauung und beschreibt daher alles vom Standpunkte seines Systems aus (platonische Beurteilung der Sinnenwelt, stoische Geringschäuung der äußeren Güter, mystische Anschauung Gottes und Einigung mit ihm); abgesehen von dieser Retuschierung aber ist seine Schilderung offenbar durchaus authentisch. Beim Serapeion in Memphis lebten, wie wir durch die von Brunet de Presle veröffente. Serapeion in Memphis lebten, wie wir durch die von Brunet de Presle veröffentlichten Pappri (Notices et extraits des Manuscrits de la Bibliothèque impériale t. XVIII, Paris, 1865, S. 264ff.) wissen, Eremiten in strenger Klausur, wahrscheinlich mit priesterlichen Junktionen; sie hielten sich vom Treiben der Welt fern,
hatten ihren Besitz ausgegeben, nannten sich untereinander Brüder und sprachen
von ihrem Vater, — also das ägnptische Vorbild auch der christlichen Mönche. —
zerner ist zu verweisen auf die Priester, deren Leben der Stoiker Chairemon,
welcher Lehrer Neros und Bibliothekar zu Alexandria war, bei Porphyrius, de
abstin. IV 6. 7, beschreibt: sie verwarfen jede Arbeit und Erwerb und "widmeten
das ganze Leben der Betrachtung und dem Schauen der göttlichen Dinge"; während
der Arvessu herührten sie sich nur mit den daran Teilpemenden in nerkehrten der arvesau berührten fie fich nur mit den daran Teilnehmenden, ja verkehrten auch sonst mit keinem ihrem Kult Fernstehenden. Ihre Wohnungen heißen άγνευτήρια. Gelobt werden ihre Askese, Einfachheit, Enthaltsamkeit, Gerechtigkeit und würdige Haltung. Wein trinken sie entweder gar nicht oder nur sehr selten. Brot essen während der arvesau überhaupt nicht, sonst nur mit Nop gewürzt. Auch Öl meiden sie entweder gang oder doch meist. Sie enthalten sich der Sische und vieler Sleischarten, manche alles Sleisches. Während der mindestens 7tägigen Vorbereis Fleischarten, manche alles Fleisches. Während der mindestens 7 tägigen Dorbereitungen auf den heiligen Dienst vermeiden sie Fleisch, Gemüse, Hüssenfrückte, ebenso den Geschlechtsverkehr. Ihr Cager sind Palmblättermatten, ihr Kopskissen eine hölzerne Rolle. Sie üben sich in hunger und Durst. Den Tag widmen sie dem Dienst der Götter und singen viermal hymmen auf dieselben (vgl. P. Wendland, Jahrbb. f. klass. Philos., Suppl. 22, S. 753 ff.). | \* Über die Anschauungen der Therapeuten ergibt sich aus Philos Schilderung leider nur recht wenig. Im allgemeinen werden sich dieselben von dem Gemeinjudischen wohl nicht allzuweit entsernt haben. Wenn Philo einmal sagt, daß sie sich selbst im Traume mit Gottes "Tugenden und Krästen" beschäftigten, so weist das wohl auf Traumgesichte und Spekulationen siber Kott über Gott.

# § 92. Die Blüte des jüdischen Hellenismus

Das augusteische Zeitalter ist die Blütezeit des jüdischen hellenismus. Unter der Gunst der Cäsaren nahm das Judentum der Diaspora einen starken wirtschaftlichen Aufschwung. Überall in den Ländern des östlichen Mittelmeeres entstanden seit dem 1. Ihrh v. Chr. jüdische Gemeinden. Ein lebhafter Trieb zur Propaganda setze ein. Die Tendenz zur Weltreligion und zur universalen Gottesidee führte zahlreiche heiden der Synagoge zu; ohne die Beschneidung oder die ganze Last des Gesetzes auf sich zu nehmen, dursten sich diese "Gottessürchtigen" als freiere Mitglieder den Gemeinden anschließen. Die Pforten der Synagoge waren weit ausgetan.

Die Antwort auf die Erfolge der jüdischen Propaganda war der Antisemitismus, der nun die Volksstimmung und bald auch die Literatur gang beherrscht und 3. C. nur eine Außerung der allgemeinen Reaktion gegen das Vordringen der Orientalen ist. Die Polemik der beiden Rhodier Poseidonios und Apollonios Molon zu Beginn des 1. Ihrh.s v. Chr. hält sich noch in sachlichen Grenzen1); erst mit Pseudomanetho (Jos. c. Ap. I 228-251) und Ensimachos dringt der reine Pöbelklatsch Alexandrias über die Juden in die Literatur ein und kommt um die Mitte des 1. Ihrhs n. Chr. bei Chairemon und Apion zu üppigster Blüte2). Man fabelt von dem Auszug ihrer aussätzigen Vorfahren aus Ägnpten und deren zahlreichen Schandtaten dabei, ja selbst von der Verehrung eines goldenen Eselskopfes und von heimlichem Ritualmord im Tempel. Ihre Verachtung des Götterglaubens ist Atheismus, ihre Absonderung allgemeiner Menschenhaß, ihre Sabbatrube Saulheit, ihre seltsamen Sitten, wie Beschneidung und Enthaltung von Schweinefleisch, lächerliche Barbarei. für die Kultur haben sie nichts geleistet, sie sind überhaupt ein junges Dolk gegenüber den großen Kulturvölkern.

Gegen diese gehässigen Angriffe haben sich die judischen Gelehrten Alexandrias eifrig und geschickt verteidigt. Ein planmäßiger Betrieb der Apologetik entwickelt sich in ihren Schulen. Man studierte nun auch jüdischerseits die von den antisemitischen Gegnern vorgebrachten literarischen Zeugnisse, sammelte aus griechischen historikern und Dichtern alles erreichbare, zum Gegenbeweis taugliche Material und überlieferte diesen mit der Zeit vielfach verfärbten und verfälschten Wissensstoff in den Schulen weiter. Außerdem entstanden unter den Namen des Hekataios, Aristeas, Aristobulos, 3. T. mit Benuhung echten Quellenmaterials, umfangreiche Geschichtsfälschungen4); auch erdichtete man zur Verherrlichung des jüdischen Volkes allerhand Edikte älterer heidnischer Herrscher, voll von Vergünstigungen und Lobeserhebungen für die Juden und ihren Tempel<sup>5</sup>). So entsteht ein von legendarischen Sälschungen übersponnenes Bild der nationalen Vergangenheit. Auch die jüngste Vergangenheit bleibt von dieser apologetisch-legendarischen Entstellung nicht frei: im II. Makkabäerbuch, einem erbaulich aufgeputzten Auszug aus dem fünf Bücher umfassenden Werke eines Jason von Kyrene, werden die makkabäische Erhebung und ihre Martyrien vom späteren geist= lichen Standpunkte legendenhaft und mit schwülstiger Rethorik behandelt;

das III. Makkabäerbuch erzählt von einer phantastischen Errettung der alexandrinischen Juden aus einer angeblichen Verfolgung durch Ptolemaios IV.

Philopator 6).

Erbe dieser alexandrinischen Schultraditionen ist Josephus sowohl in den ersten 13 Büchern der Archäologie als in seiner schneidigen Apologie, der sog. Schrift "gegen Apion". In legterer beweist er das Alter des jüdischen Volkes, die Zuperlässigkeit seiner Urkunden im Gegensatz zu den griechischen Nachrichten und die Ceistungen der Juden für die Kultur, zeigt die Überlegenheit des Judentums in Gottesglauben und Moral und erklärt in rationeller Weise die Besonderheiten des judischen Zeremoniells. Die Verteidigung wird gum Angriff auf den Polytheismus. Das Judentum der Römerzeit fängt an, sich auf sich selbst zu befinnen; der zerflossene synkretistische Charakter der älteren Deriode, das Paktieren mit dem Fremden schwindet. Ihre Argumente gegen den Polytheismus nimmt die judische Apologetik aus der Kritik, die die philosophische Aufklärung der Griechen seit Xenophanes an den Volksreligionen geübt hatte, die dann besonders in der Cehre Epikurs und in der akademischen Skepsis ausgebildet worden war und auch auf die stoische Umdeutung der Volksreligion eingewirkt hatte. Das Judentum erkannte seine Verwandtschaft mit der eine Cäuterung der Religion anstrebenden philosophischen Propaganda, vor allem mit der strengen Ethik und der monotheistischen Tendenz der Stoa. Die spstematische Ausbildung der jüdischen Apologetik läßt sich vom ältesten Sibyllinenbuch über Sap. Sal. 6—19 bis zu Philo und Josephus verfolgen. Man unterschied drei Stufen Polytheismus: als höchste Stufe den Dienst der Gestirne und Elemente, deren Göttlichkeit jedoch schon Karneades bestritten hatte, danach den Dienst der toten Bilder von Menschenhand und zulekt den auch schon von der griechischen Polemik als niedrigste Stufe angesehenen ägyptischen Tierdienst. Die Auffassung der Götter schwankte zwischen der von toten Bildern und Dämonen. Mit Epikur und den Skeptikern bestritt man die von der Stoa gur Derteidigung der Volksreligion geübte allegorische Erklärung?) und wieder= holte die Kritik der Philosophenschulen an den Mythen und an dem unwürdigen Derhalten der Götter. Auch in ihrer Polemik gegen den Poly= theismus bediente sich die judische Apologetik des Mittels der Sälschung: man fälschte nicht nur unter alttestamentlichen Namen, wie der in aufgeregtester hellenistischer Rethorik schreibende Ergänzer der "Weisheit Salomos" (Sap. Sal. 6 - 19) ober der harmlosere Derfasser des "Jeremiasbriefes", sondern auch unter griechischen Namen. Bur Sälschung von Sibyllenversen, die fortgesetzt wurde (Sib III 46-92), traten Spruchdichtungen unter den Namen eines Phokylides und Menandros und als gröbere Fälschung eine ganze Sammlung von Versen griechischer Dichter, wie Orpheus, Aischylos, Sophokles, Euripides, Philemon, Menandros und Diphilos, auch Homer. Besiod und Linos, welche alle zu Vertretern eines reinen, geistigen Monotheismus, also zu Zeugen der jüdischen Gottesanschauung und gelegentlich sogar der Sabbatruhe gemacht wurden. Mit naiver Keckheit wurden Homer, Orpheus, Platon als Schüler des Moses und seiner Philosophie hingestellt, ebenso wie man schon früher die Weisheit der Babylonier. Phöniker und Ägnpter von Henoch, Abraham oder Moses hergeleitet hatte. Man hat den Einfluß griechischer Philosophie auf dies jüdisch-alexandrinische Eiteratentum früher meist stark überschät und eine kontinuierliche Entwicklung jüdisch-alexandrinischer Resigionsphisosophie angenommen. In Wahrheit ist dieser Einfluß selbst in Schriften wie dem Briese des Aristeas, der Weisheit Sasomos oder dem die Form der stoisch-knnischen Diatribe nachahmenden IV. Makkabäerbuche sehr unbedeutend; er beschränkt sich auf triviale Weisheit der Gasse, gesäusige Termini aus der stoisch-platonischen Popularphisosophie oder auch wohl aus der Sprache der Musteriengnosis.

Ein tieferer Einfluß griechischer Philosophie zeigt sich nur bei einem einzigen dieser alexandrinischen Juden, bei Philo, der nach seinem eigenen Zeugnis den Bildungsgang des geborenen Griechen durchgemacht hat. Obwohl seine meisten Schriften Erklärungen gum Pentateuch sind und er allerdings nur durch die stoische Kunst der Allegorese - seine Gedanken überall aus dem Bibelterte abzuleiten versteht, sind seine Anschauungen doch gang und gar unjudisch. Aber auch in seiner griechisch-philosophischen Bildung ift er gang Eklektiker; die stoischen, platonischen und auch pythagoreischen Anschauungen, die er in seinen Schriften vorträgt, sind in großem Umfange nur überkommenes Schulgut der judisch-alexandrinischen Schule oder Schulen. Er überspannt den platonischen Idealismus von Geist und Materie, von Gott und Welt zur Dorftellung einer ichlechthinnigen (durch den ftoischen Begriff des weltdurchwaltenden Logos nur notdürftig gemilderten) Uberweltlichkeit Gottes. Aufgabe des in diesen ewigen Gegensatz von Geist und Materie eingespannten Menschen ist es, sich von der Materie zu lösen und den Weg zur himmlischen heimat, zu Gott zu finden. Philos Ideal ist monchisch asketische Weltflucht; er bewundert die Einsiedler, Therapeuten und Effener. Gott finden heißt die Welt hinter sich lassen, glauben. auch dem Glaubenden bleibt Gottes eigentliches Wesen undurchdringlich. Nicht durch die Sinne, aber auch nicht einmal durch das Denken der Vernunft ist Gott erreichbar, sondern nur durch die Chstafe, in der die Seele gang aus der niederen Sphäre zum himmel aufsteigt und ein höheres, göttliches Element in sich aufnimmt. hier, wo Philo von den legten Geheimnissen zu den Eingeweihten redet, fühlt er sich gang als Prophet, als Mystagoge. Als solcher trägt er seine Lehren über das Wesen Gottes, die göttlichen hnpostasen vor, nicht nur vom göttlichen Logos, sondern eine ausgedehnte phantastische hnpostasentheologie. Seine Gesamtanschauung, obwohl gang in griechisches Gewand gehüllt, ist doch der griechisch = philosophischen im innersten Wesen durchaus fremd, und man versteht sie erst, wenn man sie aus dem sonnkretistischen Milieu der ägnptisch-griechischen Mustik heraus betrachtet; die Verwandten Philos sind die sog. Neupythagoreer und die hermetiker, seine niederen Genossen die Verfasser der Zaubergebete. bei ihnen allen, steht auch bei Philo hinter dem Gemisch von griechischer Philosophie und phantastisch-mythologischer Spekulation die religiose Erfahrung einer ekstatischen Mystik. Das Eigentümliche Philos ist, daß er diese supranatural-ekstatische Mustik auf den Boden spezifisch monotheistischer

Frömmigkeit verpslanzt hat; dadurch ist er von großer Bedeutung für die christliche Religionsgeschichte geworden. Dom Judentum entsernt er sich durch das alles weiter als irgendeiner seiner jüdischen Zeitgenossen; schon zu seiner Zeit einsame Wege wandelnd, hat er die allgemeinjüdische Entwicklung gar nicht beeinslußt.

1 Durch ihn scheint sich der schärfere antisemitische Ton bei seinem Schüler Cicero (pro Flacco) zu erklären. | 2 Am augusteischen hose war der Antisemitismus noch nicht Mode (vgl. Diodor, Strabo, Trogus Pompeius, Varro). Erst seit Mitte des 1. Ihrhs. n. Chr. wird auch in Rom der antisemitische Ton scharf (vgl. Juvenal, Tacitus, plinius d. Ä. und später Marc Aurel, welche die tiesste Derachtung des vornehmen Römers gegen den Juden ausdrücken). | 3 Vgl. Jos. c. Ap. II 80. 91—96. 112—114. Die Zabel vom Eselskult wird sich daraus erklären, daß man den jüdischen Kult mit dem des bösen ägnptischen Gottes Seth-Taphon zusammendrachte vgl. § 74 Anm. 17. | 4 Das vielzitierte Werk des Hekatios über die Juden ilt jedenfalls eine jüdische Fälschung, die bald nach der Mitte des 1. Jhrh.s v. Chr. entstanden zu ein schiedes Fälschung, die bald nach der Mitte des 1. Jhrh.s v. Chr. entstanden zu ein schiedes Fälschung deie Müller III 384—396); vermutlich liegen echte Fragmente des Hekataios von Abdera zugrunde. Um die gleiche Seit wird der Brief des Aristeas geschrieben sein, der von der übersetzung des Gesetzes für die Bibliothek des Ptolemaios. II. Philadelphos erzähltund gleichfalls echtes hekataiosmaterialzu benugen schiende Sieterat stehen (Fragment bei Eus. pr. ev. VII 10; XIII 12 und h. e. VII 32, 17ff). | 5 Vorgänger in dieser Richtung waren die Verseriger der aramäischen Edikte m Esrabuche (§ 64 Anm. 1). Die alexandrinischen Juden haben das sortgesetzt in den Zusählang über Ptolemaios IV. und die Schlacht der Römer), sowie in den vielen Edikten der Perserkönige, des Antiochos III. u. a. bei Josephus. | 6 Der Versasser schiene Erzählung über Ptolemaios IV. und die Schlacht der Raphia (vernutlich aus Ptolemaios von Megaslopolis) mit der Cegende von der Judenversolgung durch Ptolemaios VII. verquickt zu haben. | 7 Philo wendet allerdings trozdem die allegorische Methode auf das Alte Testament au. | 8 Ju philo vgl. E. Bréhier, Les idées philosophiques et eligieuses de Philon d'Alexandrie 1908, P. Wendland, die hellensissis

# § 93. Die Schulen der Pharisäer und Sadduzäer

Der materielle und geistige Ausschwung des Judentums im augusteischen Zeitalter wirkte eine Erstarkung des jüdischen Selbstebesübtseins, eine Selbstebesinnung gegenüber den seine Eigenart gefährdenden synkretistischen Kräften, eine Rückwendung zum Genuin-Jüdischen. Schon in der alexandrinischen Eiteratur war dieser Zug der Zeit leise spürbar; weit stärker und erfolgereicher tritt er auf palästinischem Boden hervor. Die Träger der Entwickslung sind auch hier die Gelehrten (söserīm) 1) und ihre Schulen. Die Einrichtung dieser Schulen war die herkömmliche. Die Gelehrten, die einen vornehmen Stand bildeten 2), sammelten eine Schar Schüler in ihrem Lehrehause um sich, die sie, wahrscheinlich täglich 3) und in älterer Zeit vermutlich gegen Bezahlung 4), in der "Weisheit" 5) unterrichteten. Der in Frage und Antwort erfolgende Unterricht ging aus auf ein gedächtnismäßiges Cernen durch Repetition 6) des vom Meister Gelehrten. Wie seit

alters bildeten die Angehörigen der Schule zum Zweck gemeinsamer Studien

und Frömmigkeitsübungen einen geschlossenen Verband?).

Bu Beginn der römischen Zeit begegnen uns auf dem Boden Palästinas drei solche Schulen, von denen die früher besprochenen Esfaer die stärkeren synkretistischen Tendenzen des Zeitalters zum Ausdruck bringen, während sich in den Schulen der Pharisäer und der Saddugäer8) die Tendeng gu genuin-judischer Tradition ausprägt. Über den Ursprung dieser beiden Schulen wissen wir nichts Näheres ). Was über ihre Existenz in vorherodeischer Zeit erzählt wird, ist wohl alles Cegende 10). Die ersten zuverlässigen Erwähnungen der Pharisäer verdanken wir den Biographen des herodes 11): sie erscheinen hier als schroffe Gegner des herodeischen Regi= mentes 12). Regierungsfreundlich wurden sie erst, als seit 6 n. Chr. unter römischer Verwaltung die synedriale Selbstregierung wiederhergestellt war 18). Seitdem gewann das Pharisäertum auch im Synedrium 14) Anhang und später sogar das ausschlaggebende Übergewicht 15), da die Volksstimmung auf seiten der Pharisaer war 16). Die pharisaische Schulrichtung beherrscht daher auch die gesamte jungere überlieferung in der Archäologie des Josephus und in der talmudischen Literatur; die Saddugaer und ihre Lehre sind in ihr immer nur das Gegenbild des Pharisäismus. Wo Gelehrte älterer Zeit mit Namen genannt werden, sind es Pharisäer, wie Pollion und sein Schüler Samaias 17) oder Gamaliel, der Cehrer des Paulus 18), und sein Sohn Simon 19); Pharifaer waren vielleicht auch die beiden Gelehrten Judas und Matthias, die beim Tode des Herodes ihre Schüler zum Aufruhr aufwiegelten 20).

Don den entgegengesetten Ansichten der pharifäischen und der sadduzäischen Schule wird allerlei berichtet. Das hauptinteresse beider Schulen galt dem Gesethe und der durch dasselbe normierten Praris (halākā); ihre Gelehrten waren in erster Linie Juristen 21). Aber während die Sadduzäer nur das schriftliche Gesetz für maßgebend hielten 22), erklärten die Pharisäer auch die Tradition, d. h. eine Menge kasuistischer Satzungen des frommen Brauchs und der Schuleregese für verbindlich 23) und warfen deshalb den Sadduzäern Verachtung der Autorität vor 24). In ihren juristischen Ansichten waren, wie unsere Quellen sagen, die Saddugaer die Strengen, die Pharisäer die Milden 25). Aus den in der Mischna genannten Cehrdifferengen beider Schulen ergibt sich kein deutliches Bild eines prinzipiellen Gegensages. Im allgemeinen erweisen sich die Sadduzäer als die praktischeren Realisten gegenüber dem eregetischen Rigorismus der Pharifaer 26); sie verspotten die Übertreibungen der pharisäischen Reinheits= porschriften 27) und vertreten insofern eine freiere Praxis, wie sie in früherer Zeit allgemein gewesen war. Die Pharifaer dagegen folgen dem Juge der Zeit nach peinlicherer Regelung des gesetzlich = rituellen Lebens. Ihr Name "Pharisaer" bedeutet mahrscheinlich "die (von der Unreinheit der Menge)

Abgesonderten"28).

Außer in der gesetzlichen Praxis unterschieden sich jedoch die beiden Schulen auch in der Lehre (aggādā), für die man gleichfalls den Beweis in der Schrift suchte 20). Die Sadduzäer verwarfen den der älteren Zeit

noch unbekannten Glauben an ein Fortleben im Jenseits mit Cohn und Strase, an Auferstehung und ewiges Ceben, während die Pharisäer diesen Glauben mit tieser Leidenschaft vertraten 30). Ferner vertraten die Sadduzäer die strikte Freiheit des menschlichen Handelns, während die Pharisäer eine Mitwirkung der göttlichen Vorsehung dabei betonten 31); diese Lehrbisserenz wird wohl im Zusammenhang der Eschatologie zu verstehen sein, ähnlich wie die Streitsrage der späteren Mischnalehrer, ob der Termin der Erlösung von den guten Werken Israels oder von der göttlichen Prädestination abhänge 32). Als Vertreter der messanischen Hoffnung erscheinen die Pharisäer schon unter Herodes 38). Auch allerlei mystische Spekulationen, wie sie die Apokalaptik enthielt, scheinen in pharisäschen Kreisen vor 70 n. Chr. noch getrieben worden zu sein: Spekulationen über die Geheimnisse der Natur, Weltschöpfung und Weltdauer, himmel und Unterwelt, Gott, Engel und Geister; die talmudische Überlieserung schreibt sie besonders dem Jochanan ben Zakkai und seinen Schülern zu; später geriet diese mystische Weisheit bei der Orthodoxie in Verrus 34).

Gerade die Dogmatik des Pharisäismus zeigt, daß auch er troß seiner Betonung des Gesehes ein Kind des synkretistischen Zeitalters ist. Demzegenüber erscheint der Sadduzäismus als ein konservatives Beharren auf einem älteren religiösen Standpunkt, wie er etwa in der Weisheitsliteratur vertreten war 35). Seine Anhänger hatte der Sadduzäismus nur in den wohlhabenden Kreisen 36). Dazu stimmt es, daß die nächsten Derwandten der Sadduzäer nach talmudischer überlieserung die sog. Boethosäer sind, die ihren Namen nach einer von Herodes, Archelaos und Agrippa I. dezünstigten hohenpriestersamilie sühren 37). Religiösen Einsluß auf die Massen hatten die Sadduzäer nicht; die Sympathien des Volkes galten den Pharizsäern, deren Anschauungen sür die Ausgestaltung des Kultes (Opfer und Gebet) maßgebend wurden 38) und welche den Synagogasgottesdienst und die öffentliche Rechtsprechung immer mehr beherrschten 39).

<sup>1</sup> Der Name bedeutet einfach "Schreiber", "Gelehrte"; die übliche übersetzung "Schriftgelehrte" versührt zu dem Irrtum, als beziehe sich der Ausdruck auf das Studium der heiligen Schriften. Noch bei den Mischnagelehrten, die sich selber "die Weisen" nennen, wird der Name für die Gelehrten der älteren Zeit gebraucht.

2 Sie trugen vornehme Kleidung, hatten bei Gastmählern und in der Spnagoge die ersten Plätze, wurden von den Leuten auf der Straße gegrüßt (Mr 12, 38 f.) und "mein Herr" (rabbī) angeredet. Die Bezeichnung rabbī als Titel außerhalb der Anrede (wie monsieur) kommt erst gegen Ende des 1. Ihrh.s n. Chr.auf. | 3 Jos. bell. I 649. | 4 Das sehren die Warnungen, die dem Rabbi Sadok (Pirkē 'Ābōt IV 5) und auch schon hillel (ebda. I 13) in den Mund gelegt werden, den Unterzicht nicht zum Geschäft zu machen. | 5 bell. I 650 (vgl. die "Weisheit" des Jochanan ben Zakkai und seiner Schüler) und die Bezeichnung der Gesehrten als Sophisten (bell. I 648, II 433. 445). | 6 kānā heißt "repetieren", Iernen; misnā die Cehre. | 7 Leider wissen wis der Drganisation der pharisäischen und sadduzäischen Schulen nichts Näheres. Dermutlich gab es auch in ihnen bestimmte Grade, wie es solche bei den Rabbinen später gab (Schüler, gelehrter Schüler, Cehrer). Dieleicht ist die Bezeichnung 'Abdā, den viele Gelehrte gerade der älteren Zeit führen, eigentlich ein Titel des Vorstehers, wie sonst in antiken Dereinen (schon bei den israelitischen Prophetengenossenschlichansen, welche in den Pharisäern

und Sadduzäern keine Schulen, sondern Parteien sieht, und zwar in den Sadduzäern die Partei des vornehmen Priesteradels, in den Pharisäern die Partei des geseites= strengen Schriftgelehrtentums, hat eine Stüge eigenklich nur in AG 5, 17, wo aber (wie Wellhausen, Kritische Analyse der Apostelgesch., selber sagt) die Sadduzäer ebensowenig wie in AG 4, 1.2 am Plage sind. Die Vorstellung der AG vom Saddugäertum der hohenpriester ist nur eine Dermutung des Verfassers, entstanden aus der Catsache der Feindschaft des Synedriums gegen die auferstehungsgläubigen Christen (vgl. auch die unhistorische Szene AG 23). Die Bezeichnung des Hohenspriesters Ananos als Sadduzäer (Jos. ant. XX 199) ist eine tendenziöse Vermutung auf Grund seiner harten Justiz; daß übrigens nur er allein als Sadduzäer gekennzeichnet wird, zeigt, daß die übrigen Hohenpriester nicht als solche betrachtet werden. Die Vorstellung von einem Gegensatz der Hohenpriester und Pharisäer in der Römerzeit, widerspricht allen Quellennachrichten; ebenso findet sich in den Schilberungen des Saddugaertums nicht die geringste Andeutung ihrer nahen Begiehung gum Priefteradel, geschweige der Identität mit ihm. Eine gang wertlose junge pharifaische Legende ist die Anekdote vom Abfall hyrkans I, von den Pharifäern zu den Sadduzäern (ant. XIII 288 – 298, vgl. b. Kiddusin 66 a). Sämtliche Nachrichten über die Sadduzäer sind jünger als 70 n. Chr., und alle betrachten die Gruppen der Saddusaouzaer into junger als 70 n. Chr., und alle betrachten die Gruppen der Sadouzäer und der Pharifäer als Schulen (αἰρέςειε). Als Glieder der Behörde treten nie "die Pharifäer", sondern immer nur "die Angesehensten der Pharifäer" auf (bell. II 411; vita 21). Don Schülern und Unterricht bei den Pharifäern ist mehresach die Rede (ant. XIII 288, XV 3), sogar bei den von den Pharifäern später sich absplitternden Jeloten (bell. II 433); auch von den Schuldisputen der Gelehrten beider Schulen wird gesprochen (ant. XIII 298). Deshalb ist der Vergleich mit den Philosophenschulen der Griechen, speziell der Pharifäer mit der stoischen Schule (vita 12), gar nicht so verkehrt, wie man es heute hinzustellen psiegt. Wer den Zehrgang der Schule durchgemacht hatte, schloß sich, wenn ihm die Lehre zusagte, dem Verhande an (vita 12). Wenn einzelne Versonen als Pharisäer bezeichnet dem Verbande an (vita 12). Wenn einzelne Personen als Pharisäer bezeichnet werden (3. B. vita 191. 197), so ist das keine vage Bezeichnung ihrer Geistesrichtung, sondern ihrer Mitgliedschaft im Pharisäerverbande. Schon unsere ältesten Nachrichten kennzeichnen die Pharisäer als festgeschlossenen Verein: ant. XVII 41 (wohl aus Ptolemaios von Askalon) nennt sie μόριον τι 'Ιουδαϊκόν von über 6000 Mitgliedern, und bell. I 110 (aus Nikolaos von Damaskus) bezeichnet sie als cύνταγμά τι 'loudaiwv. Unter sich nannten sich daher die Pharifaer "Genosse" (haber), was in der Mischna gleichbedeutend mit Pharisaer ist (schon in den Disputen der Hilleliten und Schammaiten m. Demā'ī VI 6); hābēr ist der Gegensag zum am hā'ārās, dem im Geseg Ungebildeten, also Unfrommen. Nur der Gelehrte kann im Sinne der Schule wirklich fromm sein (vgl. Ev. Joh 7, 49). | **9** Eine späte apokryphe Anekdote ('Abot derabbī Nātān 5) erzāhlt von zwei Schülern des Antigonos von Soko (etwa zur Zeit des Makkabäers Jonatan ant. XIII 171 ff.), Sadok und Boethos, die durch Migverständnis eines Wortes ihres Lehrers (daß man das Gute ohne Rücksicht auf Cohn tun musse) Auferstehungsleugner und damit Begründer der nach ihnen genannten häresien werden. Aber darin wird die Anekdote recht haben, daß der Begründer der Sekte ein gewisser Sadok war. Die herrschende Meinung, daß die Saddugaer nach den "Söhnen Sadoks", den vormakkabaifden hohenprieftern, fich genannt hätten oder genannt worden seien, ist sehr unwahrscheinlich Ed. Mener). | 10 Die Erzählung vom Abfall Hyrkans I. (ant. XIII 288—298) ist junge pharifäische Legende (s. Anm. 8). Mit ihr hängen weiter die Legenden vom Sadduzäertum und Testamente des Alexander Jannai in ant. und im Talmud zusammen; Nikolaos in bell. I 67. 88 – 98 weiß noch nichts davon, sondern erwähnt die Pharisäer erstmalig unter Alexandra (bell. I 110 ff.), unter welcher sie das eigent-liche Regiment geführt haben sollen. Die Zeit der Alexandra—Salome ist auch im Talmud die Zeit pharifaifcher Triumphe, eine goldene Zeit der Frommigkeit und Man darf aber wohl fragen, ob nicht auch diese Darstellung des Nikolaos icon durch pharifaische Tradition beeinflußt, d. h. auch schon Legende ist. Nach Alexandra wird (wieder in einer in den Nikolaostext eingeschobenen Pharisäer= legende ant. XIV 171-177) von (dem Pharifäer) Samaias im Synedrium erzählt,

und später berichtet ein ähnlicher Einschub (ant. XV 3-4) von dem Pharisäer Pollion und seinem Schüler Samaias, die im Jahre 37 geraten haben sollen, Herodes die Tore der Stadt zu öffnen. | 11 In ant. XVII 41-45 (vielleicht aus Ptolemaios von Askalon) erscheinen die Pharifaer als eine Gruppe von über 6000 Mann, die wegen Derweigerung des Creueides für den Kaiser von Herodes mit Geldbuße belegt worden sind. (Unrichtig ist also die Angabe ant. XV 370-379, daß Herodes den Pharifäern den Treueid erlassen hätte, und mithin auch die gange Vorstellung Wellhausens von der Begunstigung der Pharifaer durch herodes). Da sie großen Anhang unter den Frauen und Dienern des Palastes haben, bezahlt die Gattin von Herodes' Bruder Pheroras die Gelbstrafe (bei Nikolaos bell. I 571 soll sie die Pharisaer durch Bestechung aufgehetzt haben), und die im Rufe der Weissagungssgabe stehenden Pharisaer weissagen daraufhin, daß herodes die herrschaft verlieren und diese an Pheroras und seine Kinder fallen werde: alles werde dann in seiner hand sein, und er werde auch dem Eunuchen Bagoas nach Jef 56, 3 die Zeugungs= fähigkeit wieder schenken; dem Pheroras werden also die Wunder der messianischen Jeit in Aussicht gestellt (daraus folgt wohl nicht, daß die Pharisäer den Pheroras als Messias betrachtet hätten, vgl. Ed. Mener). | 12 ant. XIII 288. 296. 298, XVII 41. In herodeischer Zeit mag die Vorstellung von der Pharisäerherrlichkeit unter Alexandra entstanden sein. | 13 Gleichzeitig trennten sich allerdings die Oppositio= nellen im Pharifäerlager und wurden "Zeloten" (j. u. § 96). | 14 Wo von der Behörde die Rede ist, werden gewöhnlich "die Hohenpriester und die Dornehmen" genannt, nur vereinzelt neben ihnen "die Angesehensten der Pharifäer" (bell. II 411; vita 21; vgl. auch vita 191. 197; AG 5, 34); aber die letzteren sind schwerlich als besondere Gruppe neben den übrigen Dornehmen anzusehen. Erst die jüngere Legende teilt das Synedrium in zwei Gruppen: Pharifäer und Sadduzäer (AG 23, 6) und identifiziert die legteren mit den Hohenpriestern und ihrem Anhang (AG 5, 17; val. 4, 1, 2). Schlieftlich besteht nach talmubischer Vorstellung das gange Synedrium aus Rabbinen. 15 ant. XVIII 17; vgl. die Samaiaslegende (ant. XIV 171 ff.), welche allerdings darin irrt, wenn sie alle Spnedristen außer Samaias später von herodes getötet werden läßt (XIV 175); in Wirklichkeit ließ herodes nur 45 der angesehensten Anhänger des Antigonos hinrichten (XV 6). | 16 ant. XIII 288. 298. 401 f. 406; XVIII 15. 17; vgl. auch ihren Anhang bei den Frauen und Dienern des Palastes ant. XVII 41 st. Sie sind daher imstande, sogar gegen König oder Hohenspriester etwas durchzusehen (ant. XIII 288; vgl. XVII 41). | 17 ant. XV 3f.; vgl. XIV 171 st.; XV 370. | 18 AG 5, 34; vgl. 22, 3. | 19 vita 191. — Die genannten und andere ältere Gelehrte werden in Pirkë. Abot I zu einer Kette der successio zusammengestellt, in der sich die Kontinuität der Tradition von Moje bis gu ben Mischnalehrern darstellt. Sie beginnt nach dem Exil mit der sog, großen Versammlung (einem apokrnphen Refler der Legende Meh 8-10) und gelangt dann über Simon den Gerechten (vgl. ant. XII 43) und Antigonos von Soko zu den fog. fünf Paaren, deren lettes hillel und Schammai find. Die Schulen dieser beiden, die man sich etwa in der Zeit vor 70 n. Chr. zu denken hat, stehen sich gegenüber als die mildere und die strengere Richtung (eine Variante zu dem Gegensak von Pharisäern und Sadduzäern). Die Überlieferung über Hillels Ceben ist ganz apokryph. Spätere Tradition erfand, um die Patriarden von Tiberias von Hillel abstammen zu lassen, einen Sohn Hillels, Simon, der der Vater Gamaliels I. gewesen sein soll. | 20 bell. I 648-655; dafür spricht ihr Gesetzeseifer, ihre Entrustung über das Adlerbild, ihre Seindschaft gegen herodes, ihre Popularität, ihr Glaube an ein Sortleben nach dem Tode. 21 Daher heißen sie im Neuen Testamente voulkoi. | 22 ant. XIII 297; XVIII 16. Daneben werden allerdings auch die Saddugaer das Gewohnheitsrecht haben gelten laffen. Neben dem Pentateuch haben sie jedenfalls auch die Propheten anerkannt; daß sie diese. wie die Samariter, verworfen hatten (Orig. c. Cels. I 49), ist sicher Irrtum. **23** ant. XIII 297, 408. Daher gelten in unseren Quellen die Pharifaer als die genauesten Kenner und Ausleger der Gesetze (bell. I 648; II 162; ant. XVII 41. 149; XX 264; vita 191). | **24** ant. XVIII 16; vgl. 12. | **25** bell. II 166; ant. XIII 294; XX 199. | **26** So verlangten die Sadduzäer die Hinrichtung falscher Zeugen (Dt 19, 18-21) nur, wenn das Urteil wirklich vollstreckt, die Pharifäer schon, wenn es

gefällt war (m. Makkot I 6); die Sadduzäer verlangten haftung des herren auch für den Sklaven, die Pharisäer nach Ex 21, 32. 35 f. nur für Ochs und Esel (m. Jādajim IV 76). | **27** Die Pharisäer verlangten 3. B. eine Waschung der Hände nach Berührung der heiligen Schriften (m. Jādajim IV 6) und betrachteten einen aus einem Friedhof fließenden Kanal für unrein (m. Jadajim IV 7a). Sie erklärten auch die Töchter der Saddugaer als den Samariterinnen gleich (m. Nidda IV 2). 28 aram. perišin, perišajjā; hebr. perūšim. Anders Ed. Mener, welcher den Namen aus den Vorgängen des Jahres 163 v. Chr. erklärt, bei denen sich die Asidaer von den Anhängern des Judas getrennt hatten. Aber weder ist die Identität der Asidäer mit den Pharisäern erweislich, noch steht in I Mkk 7, 12 ff. etwas von einer solchen dauernden Trennung jener Gruppen. | **29** Diese Aggada ist ähnlich zu denken wie die im älteren palästinischen (vgl. Jubil) und im gleichzeitigen hellenistischen (vgl. Josephus) Midrasch, und ihre Erbin ist der spätere rabbinische Midrasch. Beispiele solcher aggadischen Schriftbehandlung gibt Paulus (Gal 3, 16; 4, 22—25; Rom 10, 6—8; vgl. auch Mt 22, 31 f.). Bei der Exegese spielte auch die (hellenistische) Jahlenmystik eine Rolle. | **30** bell. II 163. 165; ant. XVIII 14. 16; vgl. Mr 12, 18 und Par; AG 23, 8; 4, 1—2. Nach AG 23, 8 sollen die Sadduzäer auch Engel und Geister geleugnet haben, was wohl übertrieben ist. | **31** Bei Josephus bell. II 162—165; ant. XIII 172 f.; XVIII 13 wird als spezielle Unterscheidungslehre der drei Sekten ihre verschiedene Stellung zum Glauben an das Schicksal (είμαρμένη) angegeben: die Sadduzäer leugnen es gänzlich, die Essäer machen alles von ihm abhängig, die Pharisäer nehmen vermittelnd eine Mitwirkung desselben bei den menschlichen handlungen an. Das ist zweifellos schematisiert. Bei der synergistischen Anschauung der Pharifaer kann ja von eigentlichem Schicksalsglauben nicht mehr gesprochen werden. Was Josephus als pharisaische Ansicht meint, besagt der Sag Akibas (Pirks Abot III 5): "Alles ist (von Gott im voraus) erschaut, aber die Freiheit ist (dem Menschen) gegeben." Josephus meint also den Glauben an die Vorsehung (πρόνοια). In diesem Sinne wird auch ant. X 277 ff. gegen die Epikureer, die Leugner der Vorsehung, polemisiert, deren Standpunkt sich für Josephus offenbar mit dem der Sadduzäer berührt, wie er ja auch die Pharisäer mit den Stoikern vergleicht (vita 12). "Epikureer" ist auch für die Mischnalehrer (3. B. Akiba m. Sanh. X 1) Bezeichnung eines ungläubigen Leugners der göttlichen Weltregierung und Dorsehung. | **32** Dies der Streit zwischen R. Eliezer b. Hyrkanos und R. Josua b. Chananja (b. Sanh. 97b). Petrus AG 3, 19 f. vertritt die Bedingtheit der Erlösung durch die Buße. | **33** ant. XVII 43.—45. | **34** Man nannte diese Spekulationen die Cehren vom "Wagen" (Theosophie nach hef 1; die Dorstellung vom "Wagen" wohl schon iranisch; vgl. die Spekulationen der Magier über den Wagen des Zeus, bei Dio Chrysostomus, Borysthen. 39-60, und von der "Schöpfung" (Kosmogonie nach Gen 1). Man glaubte, daß noch jene älteren Gelehrten in die obere Welt und ins Paradies entrückt worden seien und deren Geheimnisse geschaut hatten. Auch die ahnlichen Dorstellungen bei Paulus können 3. T. schon aus seiner Pharisäerzeit stammen. 35 Dom pharisäischen Standpunkt konnte das als ausklärerischer Unglaube und Mangel an Frömmigkeit erscheinen; aber die Triebfeder des Sadduzäismus ist nicht die Aufklärung gewesen. | **36** ant. XIII 298; XVIII 17. | **37** Herodes hatte (vgl. § 86 Anm. 5) die schone Tochter eines Alexandriners Simon b. Boethos, Mariame, geheiratet (ant. XV 320; XVII 78; XVIII 109) und seinen Schwiegervater bei der Gelegenheit zum hohenpriester eingesetzt. Zu bessen Samilie gehören nach ihm vier Hohepriester. Bemerkenswert ist, daß diese sämtlich von Herodeern, nicht von römischen Prokuratoren eingesetzt worden sind. Möglich, daß aus der Erinnerung an diese Boethier die Vorstellung vom Sabdugaertum der Hohenpriester entstanden ist. | 38 ant. XVIII 15. | 39 Die Rechtsprechung lag freilich an und für sich, wie seit alters, in Caienhänden, und zur Schriftlesung in der Synagoge konnte jedem vom Archisquagogen das Wort erteilt werden. Aber es ist begreislich, daß man dabei den berufsmäßigen Juristen und Gelehrten einen Vorzug gab. Später kam die Rechtsprechung gang in die hande der Gelehrten, und icon die pharifaifche Legende bei Josephus stellt sich die Pharisaer als die Gesetgeber des Volkes vor (ant. XII 296. 408).

# § 94. Die Frömmigkeit des Volkes

Der Derfall der staatlichen Kulte hatte sich seit der hellenistischen Zeit überall unaushaltsam vollzogen; private Kultvereine und Schulen waren die Pflegstätten der individuellen Frömmigkeit geworden. Auch das Judentum konnte sich dem Iwang dieser Entwicklung nicht entziehen. Iwar stand im Mittelpunkte der offiziellen Religionsübung noch immer der Tempelkult; ein wohlhabender und angesehener Klerus schaltete an dem von Herodes prächtig umgebauten Tempel; an der Spize des Klerus stand der Hohepriester, der, soweit nicht fremde Herrscher den Staat regierten, das Oberphaupt der Judenschaft war; das Opserpund Wallsahrtswesen war im Schwung, und wie leidenschaftlich die Juden am Tempel hingen, lehrt später der Kamps gegen Titus und der Jammer über die Zerstörung des Heiligtums.

Und dennoch lag der Schwerpunkt der allgemeinen Frömmigkeit nicht mehr auf dem Tempelkult. Stärkere religiöse Bedürsnisse suchten auch bei den Juden ihre Befriedigung in den privaten Vereinen und Schulen. Die Menge dagegen sammelte sich um den sabbatlichen Gottesdienst der jeht überall vorhandenen Synagogen. Im Mittelpunkte des Synagogalgotteszbienstes stand die Schriftlektion und Schrifterklärung; sein Inhalt ging indes durchaus nicht auf in bloßer Belehrung, sondern war religiöse Erbauung und Gebet<sup>1</sup>), ein Ersah des Tempelgottesdienstes. Die Liturgie des Synagogalgottesdienstes bestand nach der Mischna (m. Megillā IV 3) aus dem Bekenntnis des Schema, Gebet, Toralektion, Prophetenlektion und Priestersegen; dazu kam noch die Übersehung des verlesenen Textes ins Aramäische durch einen jeweiligen Überseher und eine Erklärung des Textes in Predigtsorm. Wie weit allerdings diese Stücke des Gottesdienstes schon in die Zeit vor 70 gehören, ist nicht ganz sicher auszumachen<sup>2</sup>).

Die religiöse Praxis vollzog sich in den durch das Gesetz<sup>3</sup>) und die überlieserte Gewohnheit geregelten Formen; aber diese waren in den Volkskreisen noch nicht die des Pharisäertums. Wohl übten die Pharisäer, wie wenigstens Josephus für seine Zeit bezeugt, schon starken Einsluß auf die Gestaltung des Kultes und Gebetes aus, aber ihre Frömmigkeit war doch die von Virtuosen der Religion, und sie selber rückten bewußt ab von der unvollkommenen Gesehesübung des am ha äräs. Jene subtilen Vorschriften des Pharisäertums, die die Mischnalehrer später ausgebaut und zur allgemeinen Pflicht gemacht haben, waren vor 70 noch keineswegs allgemeinzgültiger Brauch im Volke<sup>4</sup>). Erst die Orthodoxie nach 70 hat das durchgesetzt.

<sup>1</sup> Die Synagogen heißen meist "Bethäuser" (προσευχαί). | 2 Das Šema' (Dt 6, 4–9; 11, 13–21; Num 15, 37–41) als pslichtmäßiges Abends und Morgensebet des jüdischen Mannes wird Jos. ant. IV 212 f. vorausgesett; daß es damals auch schon ein festes Stück der Synagogalliturgie war, läßt sich nicht belegen. Das Semönē 'äsrē ("Achtzehngebet", später durch eine Benediktion [Nr. 12] gegen die Abtrünnigen erweitert) ist in seiner vorliegenden Gestalt sicher erst nach 70 entstanden. Dagegen setzt Philo (II 630 Mang.) bereits Toralektion und serklärung voraus. Die Prophetenlektion wird im Neuen Testamente (Cuk 4, 17; AG 13, 15) bezeugt, aber vielleicht erst für die Zeit der Schriftsteller. | 3 Daß sich die gesetliche Ängstlichkeit auch in den breiten Massen zu Beginn der römischen Zeit gesteigert

hatte, lehrt die Befreiung der Juden vom Militärdienst durch die römische Regierung (ant. XIV 223 st.). | 4 Noch im Neuen Testamente, dessen Zeugnisse vielleicht nur für die Zeit der Schriftsteller zu verwerten sind, wird in der Regel nur gegen die gesehliche Pedanterie der Pharisäer, nicht des Volkes polemisiert.

### § 95. Die Messiashoffnung

Die politische Herrlichkeit des hasmonäerreiches, die den Juden wie eine Erfüllung der prophetischen Hoffnungen erschienen war und die den ichon vorher stark verblaften Gedanken an ein Wiedererstehen des davidischen Königtums völlig verdrängt hatte, war seit 63 v. Chr. dahin. Die Stimmungen schwankten: auf der einen Seite Enttäuschung und Erbitterung über die hasmonäer und Verwerfung jeder Königsherrschaft1), auf der anderen Seite noch immer starke Anhänglickeit an das hasmonäerhaus. Die letztere wuchs, je verhafter sich die Fremden, Idumäer und Römer, machten. Das Volk litt schwer unter den Wirrnissen der Bürgerkriege und Wie damals ein seufzendes Sehnen nach dem Erlöser Triumpirate. aus politischer Not durch die hellenistische Welt ging 2), so tauchte nun auch in den judischen Dolkskreisen die alte prophetische hoffnung wieder auf nach dem verheißenen herrscher aus Davids Geschlecht; aber jett galt er nicht mehr nur als ein König der Friedenszeit, sondern man gab ihm die aktive Rolle des kriegerischen Besiegers der Seinde, der die Fremden aus dem Cande vertreiben sollte8). Mit dieser Messiashoffnung hand in hand breitete sich der Glaube an die Auferstehung der Frommen auch im Dolke weiter aus4).

Die Inbrunft dieses Glaubens und der haß gegen die Idumäer und ihre römischen Beschützer haben die Gemüter je langer je mehr erhitt 5). Mit Liebe hing das Dolk an der alten Dynastie ) und verabscheute den hof des herodes mit seinem ausländischen Treiben, die bildgeschmückten Trophäen, Theater und Tierkämpfe. Gelegentlich kam es zu Attentaten?). Die Pharifäer haben gegen den alternden herodes am hofe intrigiert. indem sie seinem Bruder Pheroras, wie es heißt, die herrschaft und Wunderkraft messianischer Art weissagten8). Zum Aufruhr kam es 4 v. Chr., als Herodes in den legten Zügen lag; zwei Schriftgelehrte mit ihren Schülern hetten die Menge auf durch die Verheiftung der Auferstehung und künftigen Cohnes<sup>9</sup>), und als Archelaos den Thron bestieg, loderte die Wut des Volkes gegen ihn und Sabinus hoch auf 10). Gleichzeitig erhoben sich überall im Cande Aufrührer, von denen sich mehrere das Königsdiadem aufsetzten 11). Als Varus die Unruben unterdrückt hatte, erlaubte er den Juden doch, beim Kaiser um Befreiung von der Königsherrschaft zu bitten<sup>12</sup>). Augustus schlug die Bitte damals ab und teilte das Cand unter die Söhne des Herodes; aber schon im Jahre 6 n. Chr. klagten Juden und Samariter wieder in Rom, und nun wurde Archelaos abgesett 18), und Judäa kam unter direkte römische Verwaltung, welche mit der Schatzung des Quirinius begann 14).

Die Stimmung unter den Juden war geteilt. Zufrieden waren nur die konservativen Kreise der Vornehmen, die Hohenpriester und die Mehr-

zahl der Pharisäer 15). Ihre haltung war und blieb regierungsfreundlich 16). Der römische Staat unter dem Kaisertum war ihnen, wie den Zeitgenossen der hellenistischen Welt, der Bringer des Friedens und Schützer der Ordnung gegen die Revolution 17). Den Traum des Messiasreiches, soweit er in ihnen lebendig war, schoben sie von sich in die Dogmatik, vertagten ihn auf die Endzeit. Ihnen genügte diejenige Selbstverwaltung, die ihnen im Rahmen des Römerreiches zugestanden werden konnte. Ein herodeisches Königtum wollten sie nicht wieder; auch mit Agrippa I., einem Enkel des herodes und der Mariame, der noch einmal kurze Zeit das ganze Reich des Grofvaters innehatte (41 - 44), sind sie nicht zufrieden gewesen; der autmütige Lebemann und Jugendfreund Caligulas, der mit allen Ausländern freundlich tat, ihnen Theater und Bäder baute und zugleich in Jerusalem durch tägliches Opfer und gesetzliche Bräuche sich ostentativ als Jude gebardete, konnte die Pharisaer nicht zufriedenstellen 18). Nach seinem Tode kam gang Palästing unter direkte romische Derwaltung. Auch jest bewahrten die vornehmen Kreise, die hohenpriester und die angesehenen Pharifäer, ihre regierungsfreundliche haltung, aber schon längst garte es in den breiten Massen, und als der große Krieg im Jahre 66 losbrach, find die Wogen des allgemeinen Fremdenhasses über den Vermittlern que sammengeschlagen.

<sup>1</sup> Die Gesandten des jüdischen Volkes lehnen vor Pompeius jedes Königtum ab und bitten um Wiedereinführung der alten Priesterherrschaft (ant. XIV 41). |
2 Dielleicht waren schon damals iranische Messiasideen in der hellenistischen Welt verbreitet, wie sie die hystaspesweissagungen (vgl. §74)enthalten. Michtschen Ursprungs ist offendar der aus dem Osten kommende Welterlöser und zerrscher in der ältesten jüdischen Sibylle (Sib. III 652st.). Die Verbreitung eschatologischer Ideen in Rom um 40 v. Chr. zeigt die Weissagung von dem wunderbaren messiasinsche Kinde in der 4. Ekloge Vergils. | 3 ps sal 17. 18. — Die Psalmen Salomos gehören wohl im allgemeinen erst in die Zeit des Herodes: Ps 2 sicher nach 48, Ps und 17 vielleicht erst nach 37. — Aus der Zeit des Antonius und der Kleopatra um 40 v. Chr. stammt Sib. III 36—92, wohl auch eine ursprünglich heidnische Weissagung vom heiligen Welkherrscher | 4 Der Glaube an die Auferstehung der Frommen (früher Zes 26, 19; Dan 12, 2; Ihen 90, 33; Test sim 6; Cevi 18; Juda 25; Seb 10) wird nach 63 immer allgemeiner: Ps sal 3, 11 f.; II Mkk 6, 26; 7, 9, 14. 36; 12, 43 f.; 14, 46 und als allgemeiner Volksglaube im Neuen Testamente. | 5 Schon vor 37 war der Haß gegen Antipatros und seine Söhne allgemein unter den Juden; er zeigte sich besonders in der Begeisterung für Antigonos und in dem hartnäckigen Widerstande gegen Herodes; Antigonos und 45 seiner Anhänger wurden im Jahre 37 hingerichtet. Am glühendsten war der religiöse Fanatismus schon damals bei den Galicern und deren Sührer Ezekias, gegen deren Schlupswinkel in den höhlen herodes harte Kämpse sührer Ezekias, gegen deren Schlupswinkel in den höhlen flerodes harte Kämpse sührer Ezekias, gegen deren Schlupswinkel in den höhlen Reprodes harte Kämpse sührer Ezekias, gegen deren Schlupswinkel in den höhlen Reprodes harte Kämpse sührer Ezekias, gegen deren Schlupswinkel in den höhlen Alexandros im Jahre 4 v. Chr. bell. II 101 st.; ant. XVII 324 st. 17 ant. XVI 280 st. 12 bell. II 80 st.; ant. kvII 271 – 284; unter diesen Aufrührer

nehmen gegen Pilatus, Ditellius, Petronius und später gegen Cumanus, Felix, Festus, ja noch bei Ausbruch des Krieges im Jahre 66. Dies ist auch die Stimmung des Josephus im jüdischen Krieg, ebenso die seiner in der Archäologie benutzten Mittelquelle, sür deren Auffassung besonders die Expektoration ant. XVIII 6–10 höchst charakteristisch sit: schuld an all dem späteren Unheil sei die Reuerungssucht, das Rütteln an den alten Ordnungen durch die Seloten gewesen. Über die Messiashossung im Alten Testamente schweigt Josephus hartnäckig | 17 dgl. zu Akan. 1. Dieselbe Stimmung spiegelt sich in der Rede des Nikolaos ant. XVI 31–57 und des herodessohnes Alexandros ant. XVI 105 s. Wieweit man jüdischerseits in der Derherrlichung des Kaisertums gehen konnte, zeigt, daß dem Nero die Herrschaft über den Orient und ein Thron in Jerusalem geweissagt werden konnte (Sueton, Nero 40) und daß Josephus (bell. III 400 s.) die jüdische Messiagung auf Vespasian deuten konnte (vgl. Tacitus, hist. V 13; Sueton, Vesp. 4). | 18 In der rabbinischen Tradition gilt Agrippa freilich als ein sehr frommer König, mit dem Schriftgelehrte und Volk voll zufrieden waren; aber es ist zweiselshaft, ob dort Agrippa I. oder II. gemeint ist. Wie die frommen Kreise Agrippa I. wirklich beurteilten, zeigt ant. XIX 332 fs., wo ein Gesekeslehrer Simon urteilt, Agrippa I. sei unfromm und des Zutritts zum Tempel unwürdig (der agrippaseundliche Erzähler husch mit einem Scherz über die Sache hinweg).

### § 96. Die Zeloten und der Untergang des Staates

Der herd glühender Seindschaft gegen die Fremdherrschaft war von Anfang an Galiläa gewesen. In Schlupfwinkeln und höhlen batte die leidenschaftliche, freiheitliebende Bevölkerung dieses Berglandchens unter ihrem Sührer Ezekias dem Herodes um 47/46 und wiederum im Jahre 38 hart= näckigen Widerstand geleistet 1). Ein Sohn des im Kampfe gegen herodes gefallenen Ezekias war Judas, der beim Tode des Herodes 4 v. Chr. von neuem die Galiläer bei Sepphoris aufhetzte<sup>2</sup>). Er ist jedenfalls identisch mit dem berühmten Galiläer Judas, der im Jahre 6 n. Chr. als Stifter des Zelotenbundes genannt wird 3). Als sein Genosse wird ein Pharisäer Sadok genannt4). Auch dieser Bund wird von Josephus mit Recht als ein religiöser Verein beschrieben 5), dessen Mitglieder in ihren allgemeinen Anschauungen gang mit den Pharifaern übereinstimmten 6), aber dabei leidenschaftlich für die politische Freiheit kämpften und nur Gott als ihren herrn und König anerkennen wollten. Der Zelotenbund ist also nichts anderes als eine aktivistische Gruppe der Pharifaer, die sich abtrennten, als die übrigen Pharifaer den Kompromiß mit der römischen Regierung eingingen. Sie wollten das Messiasreich nicht still und geduldig erwarten, sondern mit dem Schwerte die Freiheit erkämpfen. Sie nannten sich "Eiferer" (Zeloten)?).

Das Jesotentum hat in den ersten Jahrzehnten des Jahrhunderts die breiten Massen noch nicht erfaßt, obwohl überall im Volke messianische Hossenungen glühten. Johannes der Täufer, ebenso wie Jesus, predigten nicht politische Aktion, sondern verkündeten die Nähe des Gerichtes und des Gottesreiches. Der Bußruf des Täufers Johannes weckte eine starke Bewegung in Galiläa und Peräa; aus Furcht vor einem Volksaufruhr ließ ihn herodes Antipas in Machairus hinrichten. Seine Schüler bildeten nach seinem Tode eine baptistische Sekte. Als einer der von Johannes Getausten gilt in der Tradition, wielleicht mit Recht, auch Jesus. Auch er

verkündete, als Cehrer vor einem Kreise von Schülern, im Sinne des Täufers die Nähe des Gottesreiches. Bei einem Passahfeste in den ersten Jahren der Prokuratur des Pilatus (26 n. Chr. oder bald danach), als sich Scharen begeisterter Galiläer in Jerusalem um ihn scharten, ist auch er durch Pilatus, wohl gleichfalls aus Sorge por einem Aufruhr der galiläischen Pilger, hingerichtet worden. Auch seine kleine Schülerschar schloß sich nach seinem Tode in Galiläa zusammen. Ihr Führer wurde Simon Kepha (Petrus), der zuerst in der Vision den vom Tode Auferstandenen schaute. Im Glauben an den Auferstandenen, der nicht als politischer Befreier des Volkes, sondern als ein himmlischer Messias und Weltrichter, als "der Mensch" auf den Wolken des himmels nach Dan 7, 13 wiederkehren sollte, sammelte sich die Gemeinde der neuen Messiasgläubigen, die sich "Nagoräer" 10) nannten. Die Sührer der Gemeinde siedelten bald nach Jerusalem über und warben hier eine große Zahl von Gläubigen. Durch ihre enthusiastische Verkündigung erregte die an sich streng jüdisch = baptistische Sekte das Mißtrauen der judischen Behörde und der regierungsfreundlichen Kreise. Ein Pharisäer Saul (Paulus) aus Tarsos, ein Schüler Gamaliels I., wurde ihr ärgster Seind und Verfolger, bis auch ihn die Dision vor Damaskus (spätestens 30/31 n. Chr.) zum Glauben an den Auferstandenen bekehrte und zum größten Missionar der neuen Gemeinde machte 11).

Ju größeren Unruhen messianischen Charakters ist es während der Prokuratorenherrschaft in Judäa 6—41 n. Chr. nicht gekommen <sup>12</sup>). Sehr kritisch wurde allerdings die Lage, als Caligula mit der Forderung des Kaiserkultes Ernst machte. Der Pöbel von Alexandria hatte, gereizt durch die Anwesenheit des Judenkönigs Agrippa I. (38), die Gelegenheit benutzt, die Aufstellung der Kaiserstatue in den Synagogen zu fordern und es war deshalb zu einer der ärgsten Judenversolgungen gekommen. Vergebens waren jüdische Gesandte, darunter Philo, beim Kaiser vorstellig geworden. Als dann ein ähnlicher Streit zwischen Juden und Syrern im palästinischen Jamneia ausbrach und die Juden einen Kaiseraltar dort zerstört hatten, befahl Caligula im Jorn, eine Kaiserstatue im Tempel von Jerusalem aufzustellen. Jum Glück starb der Kaiser (41), ehe der Befehl ausgeführt war.

Die kurze Regierung Agrippas I. (41—44) verlief noch ruhig. Den offiziellen Kreisen versuchte sich der König durch Versolgung der Christengemeinde beliebt zu machen: damals starben die beiden Zebedaiden Jakobus und Johannes den Märthrertod <sup>18</sup>). Nach Agrippa I. aber begannen die Unruhen in immer gesteigertem Maße. Cuspius Fadus mußte einschreiten nicht nur gegen Juden in Peräa und gegen einen Aufrührer in Südjudäa, sondern vor allem gegen einen Propheten Theudas, der den Jordan durch sein Wort zu teilen und seine Anhänger hindurchzusühren versprach <sup>14</sup>). Der Nachfolger dieses Prokurators, Tiberius Alexander, ließ die Söhne des Galiläers Judas, Jakobus und Simon, kreuzigen <sup>15</sup>). Unter Cumanus kam es zu schlimmeren Revolten; vor allem erhoben sich jeht die galiläischen Zeloten unter Eleazar, dem Sohne des Dinaios, mit immer wilderer Leidenschaft <sup>16</sup>). Felix (52—54) gelang es, den Eleazar zu ergreisen; viele von den Zeloten wurden gekreuzigt <sup>17</sup>). Die Folge des grausamen Vorgehens war, daß sich nun eine

Fraktion der Jeloten, die "Sikarier" (Mörder), bildete, die den Meuchelmord ihrer Gegner, der Römerfreunde, direkt zum Programm machte is); eins ihrer ersten Opfer wurde der Hohepriester Jonatan. Die Sührer dieser Sanatiker waren ichwarmerische Propheten, die die Menge in die Wuste führten und ihnen Wunderzeichen der Freiheit zeigten 19), unter ihnen besonders ein Ägnpter, der Tausende auf den Ölberg führte und verhieß, die Mauern Jerusalems durch sein Wort einstürzen zu lassen und seine Gläubigen in das befreite Jerusalem zu führen 20). Felix kam ihnen zuvor, mehelte viele nieder oder nahm sie gefangen; der Prophet selbst verschwand, wie man meinte, auf wunderbare Weise, und seine Anhänger glaubten an seine Wiederkehr 21). Nur immer weiter griff der Sanatismus um sich mit Sengen und Brennen, mit Plunderung und Mord der Vornehmen. Vergebens muhte sich der rechtliche Sestus (seit 54), dem Treiben zu wehren. Die Sikarier wüteten selbst unter den Pilgern im Tempel 22). Wieder trat ein Prophet in der Wüste auf, Erlösung von allem Unglück verheißend; Sestus hieb die Scharen seiner Anhänger nieder 28). Ihm aber folgten der schlimme Albinus (bis 64) und sein noch schlimmerer Nachfolger Florus (64 – 66), beide nur bedacht, ihre eigene Kasse zu füllen. Die Korruption wurde allgemein; selbst die Vornehmen und hohenpriester lagen jetzt in offener Sehde. Es bedurfte nur noch eines gunkens zur Explosion. Diese erfolgte, als Florus 17 Talente aus dem Tempelschape raubte; da das Volk ihn verhöhnte, ließ er die Stadt plündern, prügelte und kreuzigte angesehene Bürger. Das bedeutete den Krieg.

Der sprische Statthalter Cestius Gallus hatte fluchtartig wieder abziehen müssen. Siegestaumel herrschte in Jerusalem, die entschiedenen Römerfreunde flohen. Die übrigen, hohepriester und Pharisäer, organisierten planmäßig den Aufstand. Erst im Jahre 67 rückten Despasian und Titus gegen die Juden vor; noch im selben Jahre war ganz Nordpalästina unterworsen, auch Jotapata, welches Josephus verteidigt hatte. Die galiläischen Zeloten unter Johannes von Gischala entkamen nach Jerusalem und machten sich nun im Winter 67/68 unter blutigen Greueln zu herren der Stadt. Die Ordnungspartei unter Gorion b. Joseph, Simon b. Gamasliel I. und den hohenpriestern Ananos und Jesus b. Gamaliel unterlag; ihre Mitglieder wurden ermordet. Während Despasian noch mit dem Anzriff zögerte und zuerst den Osten und Süden des Candes unterwars, erhob sich im Jahre 69 als Rivale gegen Johannes von Gischala ein ähnlicher Fanatiker, Simon dar Giora, ja im Jahre 70 noch ein dritter, Eleazar ben Simon. Drei Parteien wüteten jeht gegeneinander.

Unterdessen war Despasian zum Kaiser ausgerusen worden. Titus übernahm den Auftrag, Jerusalem zu belagern. Unter surchtbaren Metzeleien wurde Jerusalem erobert, der Tempel verbrannt, die Stadt fürchterlich zerstört. Die 10. Legion blieb in Jerusalem liegen. Im Jahre 71 seierten die Sieger in Rom den Triumph, für den die Rädelsführer Simon und Johannes und 700 Gefangene mitgenommen waren. Die Eroberung der letzten Festungen Palästinas Herodeion, Machairus und Masad erfolgte 71 – 73. Als die Römer Masada einnahmen, hatten sich die Verteidiger,

Sikarier unter einem Nachkommen des Galiläers Judas, Eleazar ben Jair,

960 Männer, Weiber und Kinder, sämtlich selbst ermordet.

Ein Nachspiel des Krieges waren Unruhen in Alexandria und Kyrene, die zur Schließung des Oniastempels von Ceontopolis führten. Judäa wurde Privateigentum des Kaisers. Die Tempelsteuer von 2 Drachmen wurde fortan an den Tempel des Jupiter Capitolinus bezahlt.

1 bell. I 204f. 303ff.; ant. XIV 159f. 413ff. | 2 bell. II 56; ant. XVII 271f. (nach Mikolaos). | 3 bell. II 118; ant. XVIII 4ff. (aus der Mittelquelle der Ars φα̃ologie); an letterer Stelle heißt er Judas der Gaulaniter aus Gamala. | **4** ant. XVIII 4. | **5** bell. II 118; ant. XVIII 4 ff. 23 ff. Der Sohn des Judas, Menahem, der im Jahre 66 ihr Führer ilt, heißt ausdrücklich ein "Gelehrter" (coφιστής) und hat Schüler (bell. II 433). | 6 Die Rede Eleazars über die Unsterblichkeit bell. VII 341-388, die sogar von der Selbstverbrennung der Inder handelt, ist natürlich ein Kunstwerk des Josephus, bezeugt aber offenbar den Auserstehungsglauben der Zeloten. | **Z** bell. IV 160. 302. 377; VII 268. Einer der 12 Jünger Jesu heißt Simon der Zelot (Kavavasoc — Eiferer) Mr 3, 18; Mt 10, 4; Luk 6, 15; A**G** 1, 13). | 8 ant. XVIII 116–119. Der Berichterstatter (die Mittesquelle) scheint, wie sein sympathisches Urteil über Johannes zeigt, von dem messänzischen Charakter der Täuserpredigt nichts mehr zu wissen, sondern kennt die Johannessünger nur als friedliche Baptistensekte, für die er eine Vorliebe hat. In der Tat wird die Predigt des Johannes keinen aktiv-politischen Charakter gehabt haben. Das Datum Luk 3, 1 (28/29 n. Chr.) sest das Austreten des Täusers zu spät an. Wenn nach ant. XVIII 116 "einige der Juden" (eben die Johannessekte) in der Niederlage des Herodes Antipas im Jahre 36 eine Strafe sottes für die Nätung des Näusers schan so komeitt das im Jahre 36 eine Strafe Gottes für die Tötung des Täufers sahen, so beweißt das nicht, daß Johannes erst kurz vor 36 hingerichtet worden sei. (Auch die Christen konnten noch in der Terstörung Jerusalems 70 eine Strafe für die Kreuzigung Christi sehen.) Dermutlich ist die Wirksamkeit des Täufers ziemlich kurz gewesen, da Herodes Antipas wahrscheinlich schneit gegen die scheinbar revolutionäre Bewegung vorgegangen sein wird. **9** s. u. S 99. | 10 Nazoräer (oder Nazarener) ist der älteste Name der Christen (AG 24, 5); die Bedeutung des Namens ist noch ganz umstritten (vgl. zulezt R. Reizenstein, Iranischer Erlösungsglaube in ZNW, 1921 S. 1st.; H. Timmern in ZDMG LXXIV 429 st. und dagegen Ed. Mener, Ursprung und Anfänge des Christentums II 423 s.). Jesus heißt "Jesus der Nazoräer (Nazarener)". Übertriebene Skepsis aber ist es wohl, zu meinen, daß erst die Eegende danach den Ort Nazareth ersunden habe, der allerdings, abgesehen vom Neuen Testamente, nicht vor Eusedius (onom. 284, 37) erwähnt wird.

11 Um dieselbe Zeit trat unter den Samaritern ein gewisser Dositheos auf mit dem Anspruch, der von Mose geweissagte Prophet und Messias zu sein; er verlangte Enthaltung von Sleisch, strenges Sasten und peinliche Sabbatruhe. Er soll in einer höhle gestorben sein; seine Anhänger aber glaubten, er Iebe und seintrücht worden (Orig. in Joann. XIII 27). Die Sekte der Dositheaner existierte noch im 5. Ihrh. | 12 In Samaria dagegen sammelte ein Prophet um 35/36 Gläubige, die er auf den Berg Garizim führen wollte, um ihnen die dort von Mose vergrabenen heiligen Geräte zu zeigen; Pilatus kam mit Militär zuvor (ant. VIII 255) im Jahre 36 eine Strafe Gottes für die Tötung des Täufers sahen, so beweist das vergrabenen heiligen Geräte zu zeigen; Pilatus kam mit Militär zuvor (ant. XVIII 85 ff.). Das Wiedererscheinen der heiligen Cempelgeräte in der Endzeit gehörte zum Bestande der samaritischen Messiashoffnung. Dgl. auch Ev. Joh 4, 25-30. | 13 Daß damals nicht nur Jakobus, sondern auch sein Bruder Johannes getötet wurde, lehrt das vaticinium ex eventu Mr 10, 35 ff. InAG12, 1 ff. ist Johannes mit Rücksicht auf die spätere kleinasiatische Johannessegende gestrichen worden. | 14 ant. XX 97 ff.; AG 5, 36. | 15 ant. XX 102. | 16 bell. II 235; ant. XX 121; er hatte schon seit langem das Cand verheert bell. II 253. | 17 bell. II 253; ant. XX 121; XX 161. | **18** bell. II 254-257. 425; IV 400. 516; VII 253 f. 261. 275. 297. 311. 410-419. 437. 444; ant. XX 186. 208. Das lateinische sicarius "Mörder" (von sica "Dolch") ist auch ins Mischnische übergegangen. | **19** bell. II 259 f. 264 f.;

ant. XX 167 f. | **20** bell. II 261 ff. (30000 Anhänger); ant. XX 169 ff.; AG 21, 38. | **21** ant. XX 172 heißt es "er verschwand". Auf den Glauben an seine Wiederkehr deutet AG 21, 38 hin. | **22** ant. XX 187. | **23** ant. XX 188.

### § 97. Das lette Ringen um die Freiheit

Jerusalem lag in Trümmern, das herrliche Tempelgebäude war ein Raub der Flammen geworden. Wohl sammelten sich dort auch jetzt noch die Frommen trauernd zum Gebet<sup>1</sup>), aber der gesetzliche Opserkult hatte doch aufgehört. Auch der aristokratische Senat mit dem hohenpriester an seiner Spitze bestand nicht mehr. Die Priester waren zwar auch jetzt noch hochgeachtet und empfingen die ihnen zustehenden gesetzlichen Abgaben, aber ihr praktischer Einsluß mußte zurücktreten, nachdem ihre kultische Tätigkeit lahmgelegt war. In das Erbe der Priester traten die Gelehrten der Schule, und zwar die der pharisäischen Schule. Schon längst war ihr Einsluß groß gewesen, jetzt wurden sie die geistigen Leiter der führerlosen Gemeinden; ihre politisch gemäßigte haltung<sup>2</sup>) erlaubte ihnen, sich in die neuen Verhältnisse zu sinden.

Unter den Cehrern dieser ersten Generation ragt Jochanan ben Jakkai in Jabne (Jamneia) hervor. hier in Jabne und einigen benachbarten Orten der Küstengegend sammelten sich die Gelehrten mit ihren Schülern. Um 100 n. Chr. lehrten hier Rabban Gamliel II., ein Enkel Gamliels I., und neben ihm u. a. Josua ben Chananja, Eliezer ben Hyrkanos, Eleazar ben Azarja; etwas jünger sind Ismael, Akiba, Tarphon u. a. Diese Gelehrten waren fortan die oberste Autorität der Gemeinden; ohne Zwang folgte man ihren Anordnungen. Sie ordneten den heiligen Kalender, sie beherrschten die Rechtspflege, die ihnen das tolerante römische Regiment im Zivilrecht und in gewissem Make sogar im Kriminalrecht belassen hatte 3). Ihre eigentliche Aufgabe sahen die Gelehrten in der genauen Bewahrung und Ausgestaltung der gesetzlichen Tradition, an der ihr Glaube an die Jukunft hing. Denn daß der neue Zustand ein endgültiger sein sollte, erschien ihnen damals gang undenkbar. Don der Glut der hoffnungen unter den Zeitgenossen zeugen schon die Apokalypsen der Zeit4). Dor allem aber gärte es noch immer aufs heftigste in den niederen Kreisen des Volkes. Die nationale Kraft der Judenschaft war zu stark, um mit einem Schlage gebrochen zu werden.

Unter den flavischen Kaisern scheint es zu keinen größeren Unruhen mehr gekommen zu sein, obwohl gerade Domitian ein strenges Regiment gegen die Juden übte<sup>5</sup>). Erst unter Trajan kam es in den Jahren 115—117 wieder zu einem wilden Aufruhr der Juden in Ägypten und Kyrene gegen ihre heidnische Umgebung, der zu grausigen Bluttaten auf beiden Seiten führte und der sich weiter nach Kypros und Mesopotamien fortpslanzte. Mit grausamer Strenge schlug Lusius Quietus den mesopotamischen Ausstad im Jahre 117 nieder. Auch Palästina zeigte sich damals rebellisch, doch scheint es dort zu wirklichem Kriege noch nicht gekommen zu sein.

Dieser brach erst 132 unter hadrian aus. Als Grund dieses letzten furchtbaren Freiheitskampses der Juden gibt Spartian das Beschneidungsperbot hadrians, Dio Cassius die Gründung der heidnischen Stadt Aelia auf

den Trümmern Jerusalems an. Beide Magnahmen hadrians waren nicht judenfeindlich gemeint, mußten aber die judischen Frommen tief verlegen. So brach ein furchtbarer allgemeiner Aufstand in Palästina aus. Der Suhrer war ein gewisser Simon, der sich auf den Münzen "Sürst Ifraels" nennt und den Akiba als den Messias anerkannte; er bezeichnete sich nach Num 24, 17 als den "Sternensohn" (Barkochba). Neben ihm stand der auch auf den Münzen genannte Priester Cleazar, offenbar als hoherpriester. Die Freiheit Jerusalems wurde proklamiert, und man wird auch versucht haben. den Tempel wiederherzustellen. Tineius Rufus, der damalige Statthalter von Judäa, war machtlos gegen die sich in Burgen und höhlen verteidigenden Aufständischen. habrian mußte einen seiner tüchtigften geldherrn, Julius Severus, aus Britannien holen, der in mühseligem Guerillakriege herr des Candes wurde, Jerusalem noch einmal erobern mußte und schließlich die lette Zwingburg der Juden Bet-ter unweit Jerusalems unter furchtbarem Blutvergießen einnahm. Barkochba fiel dabei; auch andere Suhrer, wie Akiba, sollen während des Krieges den Märtyrertod gestorben sein. mühsame Sieg kostete die Römer furchtbare Verluste. Judaa war verödet, die Jahl der judischen Gefangenen, die als Sklaven verkauft wurden, ungeheuer. Jerusalem wurde nun unter dem Namen Relia Capitolina als heidnische Stadt und römische Kolonie neuerbaut; Prachtbauten, darunter Tempel für Zeus und Aphrodite, schmückten die Stadt. Den Juden aber war der Zutritt verboten.

1 bell. VII 377, Apok. Baruch 10, 5; tos. 'Edüjöt 3 (Juck 459, 24ff.); jer. Abōdā zārā 1, 9, 40 a u. a. | 2 DgI. die politische haltung der hohenpriester und angesehenen Pharisäer zu Beginn des vespasianischen Krieges; ähnlich schliebert Josephus die haltung der Pharisäer Pollion und Samaias gegenüber herodes (ant. XIV 176; XV 3f.; vgl. 370); ebenso wie sie im Jahre 37 v. Chr., soll später Jochanan ben Zakkai geraten haben, die Stadt den Römern zu übergeben. | 3 Origenes (ep. ad Africanum § 14) sagt, daß zu seiner Zeit noch heimliche Gerichtsverhandlungen und hinrichtungen durch das jüdische Gericht (des tiberischen Ethnarchen) stattsänden unter stillschweigender Zulassung der Römer. | 4 IV Esra und Apok. Baruch. | 5 Die Judensteuer für den Jupiter Capitolinus wurde genau eingetrieben (Sueton, Domit. 12), übertritte zum Judentum wurden streng bestraft (Dio Cassius 67, 14). Die Sorge der römischen Regierung vor neuen revolutionären Unruhen unter den Juden verrät sich noch darin, daß Domitian zwei Großnessen Uruhen allerdings als völlig harmlos wieder entlassen (fiegesipp bei Eus. h. e. III 20 und bei Philippos von Side, vgl. Texte und Untersuchungen V 2, S. 169). Auch ein Vetter Jesu, Simon, der Sohn des Klopas, soll unter Trajan (um 105) 120 Jahre alt (!) als Davidide den Märtnrertod gestorben sein (Eus. h. e. III 32).

# § 98. Die jüngere Apokalnpsen= und Cegendenliteratur

Die tiefen Erregungen der Judenschaft in dem Jahrhundert zwischen Augustus und hadrian spiegeln sich lebendig in der Apokalppsen- und Cegendenliteraturder Zeit. Im Vordergrunde steht jetzt ganz und gar die politische hoffnung auf den Sturz Roms. Noch vor 70 scheint die kleine Schrift Ap. Bar 27-29 entstanden zu sein, eine Weissagung der in 12 Abschnitten

erfolgenden letten großen Drangsal über die ganze Erde: nur das beilige Cand soll verschont bleiben und unter der Herrschaft des Messias eine Zeit phantastischen sinnlichen Glückes erleben. Ein ähnliches Bild der messig= nischen Zeit entwerfen Ap. Bar 53-74 und Ap. Bar 36-40; in beiden Schriften erscheint der Messias als Besieger und Vernichter der Seinde Ifraels. in letterer speziell des letten Herrschers des Weltreiches. Wie schon hier auf Daniels vier Weltreiche Bezug genommen wird, so ist IV Esr 13 eine Ausdeutung der danielischen Weissagung vom Menschensohn, der hier, wie auch sonst in dieser Zeit1), als der Messias verstanden wird: er schlägt die gegen ihn versammelten heere der Völker mit dem geuer seines Mundes und sammelt ein friedliches Heer, die Schar der Frommen aus aller Welt, Juden und Proselnten, auf Jion. Gehören alle diese Stücke noch vor das Jahr 70. so führt uns die der Ap. Joh zugrunde liegende jüdische Apokalypse (wahr= scheinlich der Kern von Kap. 10 - 22) in den Sommer 70, also in die Zeit der höchsten politischen Spannung. Der Verfasser will das den Propheten verkundete Geheimnis enthullen: die lette Drangfal, die nach Daniel 31/2 Jahre lang dauern soll, ist angebrochen; jeht werden in Kurze die Vorläufer des Messias (Mose und Elia) als Bufprediger erscheinen; das Tier aus dem Abgrund (der Satan) wird sie toten, aber sie werden nach 3<sup>1</sup>/<sub>2</sub> Jahren auferstehen und gen himmel fahren. Ein Erdbeben wird 7000 in Jerusalem vernichten, der Rest sich bekehren. Schon ist das Messiand geboren, aber vor den Nachstellungen des Drachen (des Satans) 3u Gott entrückt; der darob ergrimmte Drache verfolgt nun das Juden= volk, er ist es, der dem Römerreiche Macht verleiht, und die satanische Art des Weltreiches offenbart sich im Kaiserkult; sein letter herrscher ist Nero, der nach der Legende nicht gestorben, sondern in den Often entflohen ist und von dort (als Antichrift) wiederkommen wird. Julegt wird Rom ("Babel", die "große Hure") fallen, der Messias vom himmel erscheinen und beim Gebirge von Megiddo (Harmagedon) die Könige der Erde besiegen. Dann steigt das neue Jerusalem vom himmel hernieder mit dem Lebens= strom und Lebensbaum.

All diesen überhitten Hoffnungen folgte nach 70 sogleich der schwere Rückschlag: starres Entsehen über den Zusammendruch, Jammer und Klage und ein tieses Gefühl der Sündenschuld. Bald nach 70 scheint eine ältere Baruchapokalppse geschrieben zu sein (Ap. Bar 1-4, 1; 5-8; 44, 1-7; 45-46; 77-82; 84; 86-87): die Hoffnungen sind auch hier, wie in den obensgenannten Stücken, ganz irdisch-politisch; der Triumph der Völker wird nicht lange dauern, das Ende und das Gericht sind nahe, Gott wird Israel an seinen Feinden rächen und Zion wiederherstellen, wenn Israel nur treu am Gesehe hält und den Geseheslehrern gehorcht. Ähnlich ist die Zukunstshoffnung in dem wohl 74 n. Chr. geschriebenen Buche Baruch; sein Inhalt ist Bekenntnis der Sünde, d. h. namentlich der Aussehnung gegen die von Gott geordnete römische Odrigkeit, Belehrung und Tröstung des gebeugten Volkes, Hoffnung auf Wiederherstellung und auf Rückkehr der Gesangenen in das heilige Cand. Der Versassen zu verurteilt den Wahnstnn der Zeloten, wie die meisten Vornehmen der Juden (3. B. Josephus) es taten, und

ähnlich denkt auch die kurz nach 79 in Kleinasten geschriebene IV. Sibylle, die in dem Ausbruch des Vesurs (79) eine über die Römer verhängte Strase Gottes für die Terstörung Jerusalems erblickt; sie weissagt die Wiederkehr Neros, den Weltbrand, darauf leibliche Auferstehung und Gericht, Verstößung der Gottlosen in die Hölle und ein seliges Leben der Frommen auf Erden. Nur wenig jünger ist die von einem ägyptischen Juden unter Domitian oder Nerva geschriebene V. Sibylle; auch sie weissagt die Wiederkehr Neros im Bunde mit Medern und Persern, surchtbare Naturkatastrophen und Weltbrand; darauf erscheint der Messias vom himmel, vernichtet die heidenstädte, verherrlicht Jerusalem und seinen Tempel, und es folgt nun ein glückliches Leben der Frommen auf Erden, Beseitigung des Göhendienstes und Bekehrung der Ägypter. In dieselbe Zeit gehört auch die Adlervision in IV Esr 11s. mit ihrer Weissagung vom Löwen aus Davids Samen (dem Messias), der den ruchlosen Adler (Rom) bedroht,

so daß er in Flammen aufgeht.

Mit diesen irdisch-politischen Hoffnungen hatten sich jedoch, ebenso wie in der iranischen, auch in der judischen Eschatologie längst andere Dorstellungen mythisch=kosmologischer Art unorganisch und fragmentarisch verbunden, Vorstellungen von Weltschöpfung und Weltzeit, Weltende und jüngstem Gericht, himmel und habes, Paradies und hölle. mythisch-kosmologischen Vorstellungen (vorwiegend iranischer herkunft), wie es 3. T. schon in der älteren Apokalyptik anfängt, die Oberhand gewannen, da mußten vor der hoffnung auf himmlisch-paradiesische Seligkeit jene bloß irdischen Erwartungen verblassen oder wohl gang verschwinden, oder wo der Versuch gemacht wurde, beide Vorstellungsreihen instematisch zu vereinigen, mußte das irdische Messiasreich als etwas nur Vorläufiges, das überirdische Paradies als das Endquiltige und weitaus Größere er= scheinen. Ohne jeden irdisch=nationalen Einschlag ist die Eschatologie des noch vor 70 wohl in Ägnpten entstandenen II. henochbuches: "diese Welt" dauert 7000 Jahre bis zum Tage des großen Gerichts, da alles Ge= schaffene, Sichtbares und Unsichtbares, vergeht und mit dem 8. Jahrtausend die Ewigkeit beginnt, in der alle Zeit ein Ende hat; in dieser "kommenden Welt", in der alles Vergängliche vergeht, sind vor aller Schöpfung Wohnungen bereitet für alle Seelen, gute den Guten, schlechte den Schlechten; die Sünder kommen an einen dunkelen Ort und ins ewige Seuer, die Gerechten ins unvergängliche Paradies im britten himmel, wo alle Not und Krankheit. Anast und Dunkelheit schwindet und nur helles Licht, Seligkeit und unsterbliches Leben ist. Wie hier, fehlt auch in der um 100 n. Chr. ge= schriebenen Apokalypse Schealtiels (der Grundlage von IV Esr 1 – 10) jede irdisch=politische hoffnung; sie kennt keine Auferstehung des Leibes, keine Wiederherstellung des jüdischen Staates, keinen Neubau Jerusalems, keine Erneuerung der Erde. Sogleich nach dem Tode entscheidet sich das Geschick der präegistenten, unsterblichen Seelen; die Gerechten werden in Kammern aufbewahrt und erwarten in friedlicher Ruhe den Tag des Gerichtes, während die Seelen der Gottlosen sofort der ruhelosen Dein verfallen; Auferstehung und Endgericht bringen keine neue Entscheidung, sondern verstärken nur

diese Zustände der Seligkeit oder Pein. Am Ende vergeht die ganze irdische Welt, und die unvergängliche himmlische Welt erscheint. Ein scharfer Dualismus trennt beide Welten, Vergängliches und Unvergängliches, Körper und Geist. Der Körper ist nur Gefäß und Gefängnis der unsterblichen Ähnliche Gedanken vertritt die Esralegende IV Esr 14. Auch die vermutlich 131 n. Chr. geschriebene sog. "himmelfahrt Moses" kennt weder Messias, noch Auferstehung, noch ein zukünftiges Leben auf Erden, sondern verheißt nach dem Weltgericht, der Vernichtung des Satans und der Besiegung der geinde Israels durch den höchsten Engel (Michael) die Entrückung Ifraels zu seligem Ceben in den himmlischen Regionen der Sterne, während seine Seinde (Rom) in die hölle gestoßen sind. Ebenso handelt es sich in der dem 2. Ihrh. angehörenden griechischen Baruchapoka-Inpfe nur um die Geheimnisse der himmlischen Welt: um die Errettung Jerusalems soll sich der Seher nicht sorgen, weil er größere Dinge zu schauen bekommt; auch hier bewegt sich die Eschatologie nur in den Vorstellungen des Gerichtstages, des himmlischen Paradieses und des ewigen feuers.

Irdisch = Nationales und überirdisch = Kosmisches ist jedoch in vielen Schriften kombiniert. So in der Apokalypse Abrahams: sie kennt einerseits das Gericht an den ruchlosen heiden durch Israel, die zehn Plagen der Endzeit, den frommen Rest, den Auserwählten Gottes (Messias), die Sammlung der Zerstreuten nach dem verwüsteten Zion usw., andererseits spricht sie vom Ende dieses verweslichen Aons und von dem kommenden Aon, vom Ende der Zeit, von der hölle als Ort der Pein und dem Paradiese als Ort der seligen Frommen, von Unsterblichkeit und himmels= kleid. Die Kombination beider Vorstellungsreihen ergab den Gedanken einer begrenzten Dauer des messianischen Reiches. Schon die Jehnwochen= apokalypse I hen 93, 1-14; 91, 12-14 ordnet so: in der 8. Woche das Reich der Gerechten, die die Sunder mit dem Schwerte vernichten, und der Neubau des Tempels, in der 9. Woche das Gericht über die Völker, in der 10. Woche das große, ewige Gericht über die Engel, Weltuntergang, Erneuerung des himmels und danach die Ewigkeit. Ein Ende der Messias= zeit kennen auch Paulus (I Kor 15, 23-28) und die Apok. Joh, die ihre Dauer bekanntlich auf 1000 Jahre bestimmt (20, 1-10). Ahnlich denken die Redaktoren der Bücher Ap. Bar und IV Esr; nach Ap. Bar 30 kehrt der Messias am Ende in den himmel zurück, es erfolgt die Auferstehung des Leibes, die aber sofort ergangt wird durch eine Verwandlung des Leibes; denn das lette ift kein Aufenthalt auf dieser Erde, sondern ein Wohnen im himmel. In dem redaktionellen Stück IV Est 7, 26 - 44 sterben der Messias und alle seine Zeitgenossen nach 400 Jahren, die Welt kehrt sieben Tage lang jum Schweigen der Urzeit guruck, bis gulett der neue, unvergängliche Kon erscheint und mit ihm die allgemeine Auferstehung, das Weltgericht, Paradies und hölle.

Durch das immer stärkere Betonen der kosmisch-überirdischen Vorsstellungen unterscheidet sich die Eschatologie der jüngeren Apokalypsen von der der älteren. Hand in Hand damit geht ein stärkeres Überhandnehmen

bunter mythischer Stoffe, die sich immer fremdartiger im Rahmen der jübischen Traditionen ausnehmen2). Doch tritt dies starke synkretistische Element doch nur in einem Teil der Literatur hervor. Daneben beobachtet man nach 70 auch in der Apokalppsenliteratur deutliche Angeichen einer rückläufigen Bewegung zur genuin-judischen Tradition. Die Sigur henochs verschwindet und wird ersent durch ifraelitische Siguren, zuerst besonders durch solche der Erilszeit wie Baruch und Esra, dann auch durch andere, wie Abraham und Moses. Man erzählt von ihrer himmelfahrt 3); Esra wird, wie einst henoch, jum himmlischen Schreiber. Die kosmologischen Themen treten zurück hinter ethisch=religiosen Fragen. Der Gegensat der Apokalpptik und der Gesetzesreligion wird prinzipiell erfaßt in dem Problem von Prädestination und Willens= freiheit, Gnade und Werken; das Problem der Sunde und der im menschlichen Wesen liegenden hemmungen des Guten wird tiefer erfakt. die Kämpfe des Paulus, die auch Schealtiel durchkämpft: er bekennt sich zur Prädestinationslehre; das Ende kommt, wenn die Zahl der Erwählten poll ist; aber wer wird Teil haben am heil, da alle durch Adams fall Sünder und unfähig zur Erfüllung des Gesetzes sind? Das Gesetz wirkt nur Schrecken, nicht hoffnung auf Erlösung. Nur wenige werden gerettet, die Dielen gehen verloren. In der von Schealtiel abhängigen Apok. Baruchs wird persucht, die härte des Dilemmas zu mildern: auch sie pertritt Prädestinations- und Erbfündenlehre, betont aber mit starkem Akzent die Sähigkeit des Menschen zur Gesetzeserfüllung und die Rechtsertigung durch die Werke. Ähnlich stellt auch die sog. "Himmelfahrt Moses" beides, Gnade und Derdienst, nebeneinander: nicht eigene Tüchtigkeit und Frömmigkeit gibt den Ausschlag, sondern Gottes Barmbergigkeit. Der Verfasser betont mit gleichem Akzent die Prädestination und die Notwendigkeit der guten Werke und der moralischen Verantwortung; das Ende kommt am Tage der Bufe.

Es sind die Probleme der Gesetzsfrömmigkeit, die mit der Wendung zur Orthodoxie und zur genuin-jüdischen Tradition zusammenhängen, aus der dann der Abschluß des Kanons hervorging. In der Orthodoxie entstand ein Gegensatz gegen die apokalyptische Massenproduktion<sup>4</sup>) und gegen die Ansprücke dieser Literatur auf direkte göttliche Offenbarung, durch die die Autorität der heiligen Bücher der Synagoge in Schatten gestellt zu werden schien. Es ist bezeichnend, daß die jüngeren Apokalypsen genötigt sind, ihr Existenzrecht zu verteidigen: die Apokalypse wird hingestellt als wichtig für das rechte Verständnis der kanonischen Bücher (himmelf. Mos 1, 16); die 24 kanonischen Bücher sind für die Öffentlichkeit und die große Masse, die 70 apokalyptischen Bücher sind als Geheimschriften den Weisen gegeben, aus denen sie erst die volle Weisheit schöpfen (IV Esr 14, 44 – 47). Aber der Gegensatz sat iefer, als daß ihn solche Phrasen verdecken konnten, und die Orthodoxie hat daraus die Konsequenzen gezogen.

<sup>1</sup> Dgl. § 84 Anm. 32. | **2** Um nur einiges Beliebige herauszugreifen: So wird Gen 1 mit einem ägnptischen Schöpfungsmuthus verbunden (II hen 24 ff.); an Stelle der 7 erscheinen 10 himmel (II hen 20 ff.); Michael ist der Schlüsselbewahrer des himmelreichs (gr. Ap. Bar 11). Man erzählt von der Sonne und ihrer Strahlenkrone, den Sonnenvögeln, Chalkadren und dem Sonnenvogel Phönix

(gr. Ap. Bar 6–8; vgl. II hen 12. 15), vom Paradies mit seinen Quellen von honig und Milch, Öl und Wein, dem Baum Allamen und dem Baum des Lebensöls (II hen 8), sauter iranischen Phantasien. Die Paradiesessrucht wird zur Weintraube (Ap. Abrah 13; gr. Ap. Bar 4), der Sündenfall zum Geschlechtsverkehr (Ap. Abrah 19) oder mindestens zur ausschließlichen Schuld Evas (II hen 31, 6; vita Adae 3. 16. 18); Adam erscheint als göttlicher Urmensch, den die Engel anbeten (vita Adae 12 st.) usw. Iranisch ist die Idee vom Fortleben der Terseelen bis zum Endgericht (II hen 58, 4–6). Ein ganzer ägnptisch-hellenistischer Mythus von der Geburt des horos durch die Gottesmutter Isis und die Derfolgung des Kindes durch Typhonseth wird Ap. Joh 12 auf den Messias übertragen (andere wie Boll denken an einen aftralen Mythus). himmelf. Mos 10, 8–10 beschreibt die Apotheose Israels auf Adlersssügeln zum Sternenhimmel. Die Sibylle redet vom künftigen Weltbrand.

3 3. B. von Baruchs himmelfahrt nach 40 Tagen von einem Berge aus (Ap. Bar 76, 4; vgl. Apok. Abrah 9). 3 5. B. die in II hen 33, 10 ausgezählten Bücher Adams, Seths, Enoschs, Kenans, Mahalaleels und Jareds und die II hen 23, 6; 66, 2 genannten 366 Bücher henochs, oder die Stein= und Lehmtasseln (vita Adae 50 st.).

### § 99. Häretisches Täufertum

Die Sitte des magisch-sakramentalen Tauchbades im kalten Wasser der Quellen und Flüsse scheint aus den Euphratgegenden Babyloniens und Mesopotamiens zu stammen; die Flut des Synkretismus hatte sie in weite jüdische Kreise getragen. Baptisten waren nicht nur die Essäer, sondern z. B. auch der Eremit Banus, den Josephus in der Wüste aussuchte 1), serner Johannes der Täuser und sein Anhang, und vor allem die ganze alte palästinisch-sprische Christenheit. Obwohl nicht ohne Analogie im altestamentlichen Gesetz), ist doch dies Baden im "lebendigen Wasser" von der Orthodoxie abgelehnt worden; nach rabbinischer Dorschrift sollten die levitischen Reinigungen in dem meist angewärmten Wasser des Badehauses vollzogen werden. Nur in der Proselntentause hat sich auf dem Boden der Orthodoxie ein verblaßter Rest der sakramentalen Tause erhalten<sup>3</sup>).

Solange der Tempel stand, hielt sein Kult die verschiedenen Richtungen der Judenschaft gusammen; nach 70 schieden sich die baptistischen Sekten von der Orthodorie. Die Christengemeinde Jerusalems wanderte vor der Katastrophe nach Pella aus4). hier im Oftjordanlande scheint sich das Christentum besonders in den essäisch gerichteten Kreisen ausgebreitet zu haben. Pella und das batanäische Kokabe scheinen alte Zentren des Judenchristen= tums gewesen zu sein. Auch in dem nördlich an Palastina grenzenden Sprien und bis tief nach Kleinasien hin gab es bald zahlreiche aus Juden und Proselnten gesammelte Gemeinden, die von den Jüngern Jesu und deren Schülern gegründet waren; ihre Angehörigen waren strenge Beobachter des judischen Gesetzes und zugleich eifrige Baptisten. Don ihrer baptistischen Praxis zeugen nicht nur die Pseudoklementinen und Epiphanius (haer. XXX), sondern vor allem auch die Polemik der johanneischen Schriften. Soweit sie aramäisch sprachen, nannten sie sich mit dem alten Namen "Nazoräer" ("Nazaräer")5); daneben findet sich auch der Name "Ebionäer"6). mählich ist dies orientalisch=baptistische Christentum durch das katholische Chriftentum der griechischen Welt gurückgedrängt worden; es erhielt sich in den entlegeneren Gegenden des inneren Spriens, besonders im nabatäischen Ostiordansande.

Auch das Essäertum hat nach 70 noch eine nicht unbedeutende Geschichte, vor allem im Ostjordanlande, gehabt?). Noch im 4. Ihrh. kannte Epiphanius hier Reste der Esfaer. Den stärksten Impuls erfuhr dies spatere Essäertum ebenso wie die ihm verwandten baptistischen Sekten durch einen Propheten Elchasais), der um 100 n. Chr. unter Trajan auftrat und eine Katastrophe des Römerreiches weissagte. Er verkündete eine neue Sundenvergebung, änderte die Cehre des Ordens in einigen Punkten und 30g einen Teil der Brüder auf seine Seite. Auch er wollte strenger Jude sein, verlangte die Beobachtung des Gesethes, des Sabbats usw. und war zugleich eifriger Baptist. Das Tauchbad diente nach seiner Auffassung nicht nur zur Sündenvergebung, sondern auch als magisches Mittel gegen Schlangenbig, Tollwut, Schwindsucht, Besessenheit, und wurde vollzogen unter Anrufung der 7 Elemente 9). Dagegen verwarf er aufs strengste die blutigen Opfer 10), ebenso auch das Gebet nach Osten und die Chelosigkeit; er forderte die Gebetsrichtung nach Jerusalem und die Ehe. Von seiner milden, konzilianten Natur zeugt, daß er in Notfällen erlaubte, Gögen anzubeten, an ihren Opfermahlzeiten teilzunehmen und mit dem Munde die Religion zu verleugnen, wenn es nur nicht mit dem herzen geschehe. Die Aussprüche des Propheten wurden in einem Buche bewahrt, dem "Buche Elchafai", welches das Religionsbuch seiner Gemeinden wurde. Die Religion des neuen Propheten breitete sich schon zu seinen Cebzeiten aus, bes. im Oftjordanlande, wo sie unter den Judenchristen Anhänger fand. Um 200 finden wir im nördlicheren Syrien einen größeren elchafaischen Schülerkreis in Apameia, von wo 217/22 der Elchafaer Alkibiades nach Rom geschickt wurde, um unter den dortigen Christen zu missionieren. Bedeutsam find die Einflüsse des Elchafäismus nur in Sprien gewesen. Epiphanius 11) kannte die Elchasäer noch um 350 im Ostjordanlande; sie hießen damals Sampfäer (= Sonnenverehrer) und erscheinen als wesentlich identisch mit den Esfäern. Sie besaßen neben dem Buche Elrai (d. i. Elchasai) noch ein Buch Jerai. In ihrer Mitte lebten damals noch Nachkommen des Elchafai, zwei Schwestern Marthus und Marthana, die wie Göttinnen verehrt wurden; man sammelte ihren Speichel und den Staub ihrer füße als Schutz und heilmittel 12).

Noch verschiedene andere baptistische Gruppen nennt die Überlieserung, Masbothäer, Hemerobaptisten, Morgentäuser u. a., ohne daß wir viel mehr als diese Namen von ihnen wüßten 18).

<sup>1</sup> vita 11 f. | 2 Eev 15, 13 MT; Cev 14, 4f. 49 ff.; Mum 19, 17; vgl. Sach 14, 8. | 3 Aus der rituellen levitischen Reinigung des zum Judentum übertretenden Heiden läßt sich die eigentümliche Sonderstellung, die die Prosesptentause als Initiationsakt einnimmt, nicht völlig verstehen. An ihren, wenn auch ganz verblaßten, Ursprung aus einem magisch-sakramentalen Initiationsritus erinnert noch die dabei notwendige Assistenz von 2 bis 3 Zeugen, der Vortrag von Gesetzsgeboten, die seierliche Glaubensverpslichtung (vgl. auch die eigentümlichen Ausdrücke bei Philo II 405f. und b. Jedämöt 22a. 48b. 62a. 97b). Obwohl die literarischen Zeugnisse für die Prosesptatungen alle erst aus christlicher Zeit stammen, kann sie doch nicht unter christlichem Einsluß entstanden sein; vielmehr muß sie sich vor 70 vermutlich in der

Diaspora in Nachahmung synkretistischer Initiationstausen eingebürgert haben. 

Eus. h. e. III 5, 3; vgl. auch I 7, 14, wo Julius Africanus berichtet, daß die Angehörigen Jesu von Nazara und Kokabe nach den anderen Teilen der Erde gezogen seien (d. h. daß die Brüder Jesu zuerst von Nazareth nach Kokabe und dann von da ausgewandert seien). 

5 Diesen aus der Urgemeinde stammenden Namen hat die aramäische Christenheit nie ausgehört zu führen, wie noch der Koran und die islamische Tradition bezeugt. 

Das hebräische Wort äbsön — arm ist dem Aramäischen stemmt also aus dem Studium des hebräischen Alten Testamentes, wo die Frommen — in den Psalmen und Propheten — gern als die Armen bezeichnet werden. 

7 Plinius und Dio Chrysostomus (vgl. § 90 Anm. 3) kennen eine hervorragende Essäerkolonie im Westen des Toten Meeres. 

Bes. sippolytus, philos. IX 13—17; X 29 und Epiphanius, haer. XIX, XXX, LIII, epit. 30. Dgl. hierzu W. Brandt, Elchasai, 1912 und H. Mosbech, Essæismen, 1916. — Elchasai bedeutet "die verborgene Kraft (oder Gott?)". 

Wasser, Erde, Wind, himmel, Ather, Salz, Brot (später dafür Öl). 

10 Das eigentümliche "nicht" in Jos. ant. XVIII 19 (vgl. § 90 Anm. 4) kann in den Josephustext gekommen sein durch jemanden, der die Derwersung der blutigen Opfer dei den späteren elchasäisch beeinflusten Essäern kannte. 

11 Dgl. als Quellen: Epiphanius haer. LIII und Index, auch haer. XIX 2; XX 3; XXX 3. 

12 In den Euphratsändern haben die Täufersekten noch eine lange Geschiche gehabt, von der wir nur sehr dürchsis Beschieden waren die m 10. u. 11. Jhrh. dort von En-nedim erwähnten Mugtasila (d. h. die sich Wassenden), ein anderer die erst heute aussterbenden Mandäer, die vielleicht ursprünglich im Ostioranlande gewohnt haben (vgl. § 90 Anm. 1). 

13 Massothäer (hegesipp bei Eus. h. e. IV 22), semerodaptisten (ebenda vgl. Clem. hom. II 23, wo Johannes der Täufer schieftstyrgl. auch die Baptisten bei Justin dial. 80), Morgentäuser (tos. Jādajim II sin. u. a.); ob die beiden letzteren Gruppen eigentsliche Bäretiker ware

#### § 100. Die Polemik gegen die Keger

Solange der nationale Staat und der gemeinsame Kult in Jerusalem bestand, gab es wohl je und dann einzelne Juden, die von der väterlichen Religion absielen, aber keine "Keher"; weder die Sadduzäer noch die Essäer vor 70 waren Keher. Dieser Begriff entsteht erst als Komplementärbegriff zur Orthodogie. In m. Sanh. X 1 wird folgenden Menschen der Anteil an der künstigen Welt" abgesprochen, d. h. sie werden als Keher betrachtet: wer die Auferstehung der Toten leugnet, wer behauptet, das Geseh stamme nicht vom "Himmel", und ein Epikureer; R. Akiba sügt hinzu: auch wer keherische Bücher liest, und wer beim Besprechen einer Wunde den Spruch Ex 15, 26 gebraucht; Abba Saul fügt hinzu: auch wer den Namen (Jahve) buchstäblich ausspricht").

Die Keher heißen in der mischnischen Tradition Mīnīm<sup>2</sup>), wobei nicht ausschließlich, aber doch vielfach an die Christen zu denken ist. Gegen diese Keher eiserte die Orthodoxie gerade im 2. Ihrh. sehr heftig. Barkochba verfolgte die Judenchristen (Justin, apol. I 21), R. Tarphon machte sich anheischig, alle Bücher der Keher, deren er habhast werde, zu verbrennen, und riet einem, den ein Mörder oder eine Schlange versolge, lieber ins Haus eines Göhendieners als eines Kehers zu slüchten, und R. Ismael bemühte sich, keherische "Benediktionen" wenn irgend möglich zu konsiszieren (jer. Šabbāt, Kap. 16). Auf R. Gamliels II. Aufsorderung

hin soll zu Anfang des 2. Ihrh.s Samuel der Kleine das Gebet gegen die Mīnīm in das offizielle "Achtzehngebet" eingeschaltet haben (b. Berākot 28 b)8).

Die älteste Polemik der Juden gegen die Christen bewegte sich um die Frage der Messianität und Auserstehung Jesu. Man wandte ein, daß das Austreten und Schicksal Jesu den Weissagungen von einem kriegerischen Weltkönig gar nicht entspräche, daß sein Anspruch auf Messianität eine bewußte Lüge sei (Celsus bei Orig. II 28 s. 32), daß die Jünger den Leichnam Jesu gestohlen hätten (Mt 27, 64; 28, 13 – 15; Justin dial. 10. 17. 108; vgl. Celsus bei Orig. II 55. 63). Den Gkauben an die jungfräusliche Geburt verhöhnte man, indem man Jesus als unehelichen Sohn der Maria hinstellte (Akiba b. Kallā 18 b; Simon ben Azai b. Jedamōt 49 a) d). Die Wundertaten Jesu erklärte man als Magie (Eliezer b. Šabbāt 104 b; jer. Šabbāt 13 d) d). Wegen seiner Zauberei habe sich Jesus für einen Gott erklärt (Orig. c. Celsum I 28); aber seine Gottheit und himmelsahrt seine erlogen (Abbahu jer. Ta anīt 65 b) d). Das Evangesium wird als Sälschung der Jünger hingestellt (Orig. c. Celsum II 27); R. Meir erklärte das Wort "Euangesion" als āwän giljān, R. Jochanan als 'awān giljān, R. Jochanan als

1 Die drei ersten Punkte richten sich gegen den Sadduzäismus: Leugnung der Auferstehung, Leugnung der Inspiration der heiligen Schrift (vgl. m. Jadajim IV 6) und Ceugnung der göttlichen Dorsehung (vgl. Josephus, bell. II 164k.; ant. XIII 173), was nach ant. X 277 als kennzeichen des Epikureertums galt. Der 4. Punkt betrifft die Cektüre von sefärsm hösönsm (d. h. wörtlich "außenstehender Bücher", vgl. of exw Mr 4, 11; I Thess 4, 12; I Kor 5, 12f.; Kol 4, 5); damit sind nicht alle nichtkanonischen Bücher gemeint (denn 3. B. Sirach war erlaubt und wurde bis ins Mittelalter gern gelesen), sondern kegerische und heidnische Bucher. Der 5. Dunkt bezieht sich auf die Derwendung eines Bibelwortes zum Zauber; der 6. auf die bekannte Scheu, den Namen "Jahve" auszusprechen. | 2 Mīnīm ist ethmologisch doch wohl = έθνη, wäre also ursprünglich identisch mit "Heiden". Daß die Ketzer so bezeichnet wurden, begreift sich daraus, daß sie die Absonderung vom Nichtzudentum vielsach aufgaben und Anhänger unter den Heiden warben. Der Heide im eigentlichen Sinne wird in der talmudischen Sprache "Gögendiener" genannt. im eigentlichen Sinne wird in der talmudischen Sprache "Gözendiener" genannt. 3 Dgl. § 94 Anm. 2. Jur Verfluchung der Ketzer (spez. der Christen) durch die Juden vgl. noch Justin. dial. 16. 96. 137; Epiphanius haer. XXIX 9; Hieronymus ad Is. 5, 18 sq.; 49, 7; 52, 4 sqq. (ed. Vall. IV 81. 565. 604). Jur zeindschaft gegen die Christen vgl. noch Justin. dial. 35. 108. 112; Epist. ad Diogn. 5. | 4 Justin II 278 C; vgl. II 82 n. 8; Origenes c. Cels. I 28; später b. Sabbāt 104 b; jer. Sukkā 55 b. Diese Märchen sind im Mittelalter in den Toledōt Jēšūa gesammelt. Ernst Häckel hält in seinen "Welträtseln" das jüdische Märchen von dem römischen Soldaten Pantheras als dem unehelichen Erzeuger Jesu für geschichtlich; und sogar der Theologe R. Seeberg (Die Herkunft der Mutter Jesu, in der Sestschrift für Bonwetsch, 1918, S. 13 sch.) dringt es heute fertig, den Kern dieser Anekdote zu verteidigen, indem er den Pantheras willkürlich zum Dater der Maria macht (und Jesus dadurch einen Tropsen nichtsemitischen Blutes imputiert!). | 5 Justin andft (und Jesus dadurch einen Tropsen nichtsemtischen Blutes imputiert!). | **5** Justin II 250 n. 14; I 90 AB; Orig. c. Celsum I 28; vgl. I 67. 71. — R. Ismael wandte sich gegen christische Krankenheilungen "im Kamen Jesu" (tos. Hullin II 21st.; jer. Sabb. 14b). | **5** Jesu Gottheit wird als sinnlos erklärt (Justin II 162B). In Jesus 7, 14 übersehen die Rabbinen (mit Recht gegen die christlich korrigierte LXX) nicht "Jungsrau", sondern "junges Weib" (Justin II 236 n. 1). Zur jüdischen Polemik gegen die Gottheit Jesu vgl. noch Orig. c. Celsum I 41. 57. 66. 69 f.; II 9. 15. 17. 34 f. 39. 41. | **Z** giljön übersehe ich nach dem Sprischen als "Offenbarung" — also: fallshe Offenbarung" "faliche Offenbarung", "fündhafte Offenbarung".

### § 101. Der Kanon heiliger Schriften

Der Makstab, nach welchem die Orthodorie die Grenzen gegen die häresie zog, war der konservative Makstab der Tradition, wie sie durch die im snnagogalen Gebrauch überlieferten heiligen Schriften gegeben war. Wie das orthodore Rabbinentum die Erbin des älteren Pharisäismus war, so auch seine Anschauung von der heiligen Literatur die gradlinige Fortentwicklung der älteren pharifäischen Anschauung. Den Grundstock der beiligen Literatur bildeten schon seit Jahrhunderten Geset und Dropheten, dagegen mar die Abgrenzung der sog. hagiographen noch lange Zeit unbestimmt geblieben. Die griechisch redende Judenschaft besaß in ihrer Bibel eine ganze Anzahl von Schriften, die der palästinischen Judenschaft unbekannt oder nicht mehr bekannt waren1); daneben gab es in den Kreisen der Gelehrten und Frommen eine bunte Sülle von Schriften, bes. legendarischen und apokalpptischen Inhalts, die großes Ansehen genossen. Der Wirrwarr wurde immer größer, je mehr das Sektenwesen und dessen Literatur überhand nahmen. für Anerkennung oder Ablehnung all solcher Literatur hatte die ältere Zeit nicht besessen 2). Eine gewisse Norm gab die Praxis der palästinischen Synagogen, durch die sich allmählich eine feste Tradition über die offiziell anerkannten Schriften herausbildete. Schon zu Beginn der dristlichen Ara muß diese Tradition im allgemeinen fest gewesen sein; wenn man sich über einzelne Bücher noch streiten konnte 8), so beweist das nur, daß man prinzipiell einig war über die Notwendigkeit eines festbegrenzten Kanons. So ist der Kanon die eigentliche Grundlage der Orthodorie geworden; beide sind miteinander entstanden.

Um 100 n. Chr. findet sich das erste Zeugnis dafür bei dem Pharisäer Josephus (c. Ap. I 38 st.) 4), und etwa gleichzeitig kennt der Apokalnptiker in IV Esr 14, 45 die sessstehende Zahl der 24 Bücher, zu denen er von seinem heterodogen Standpunkte aus die 70 Geheimschriften der Weisen hinzusügt. Josephus verrät auch, nach welchem Grundsaße die Grenzen des Kanons siziert worden sind: als kanonisch erkannte man nur Schristen aus der "prophetischen" Periode an, d. h. aus der Zeit von Mose dis Esra"); nur diese Periode galt als Zeit der Offenbarung, nur damals konnten, wie man voraussetze, inspirierte oder, was auf dasselbe hinauslies, "heilige" Schristen entstehen"). Ausgeschlossen waren damit einerseits alle jene pseudepigraphen Apokalnpsen") aus angeblich vormosaischer Zeit, die sich mit den Namen eines Noah, Henoch, Abraham, der 12 Patriarchen oder anderer weiser Vorväter schmückten, andererseits alle nach Esra entstandene Eiteratur, wie Sirach, die Makkabäerbücher u. a., aber auch alle jüngere häretische Citeratur.

Mit der endgültigen Abgrenzung des Kanons erfolgte auch die Herstellung eines normativen Textes. Die noch von Philo und bis ins erste christliche Jahrhundert allgemein in der Diaspora gebräuchlichen griechischen Übersehungen wurden abgelehnt; übersehungen, die sich genau an den in Palästina anerkannten Text hielten, traten an die Stelle, wie die sklavisch genaue griechische Wiedergabe des hebräischen Textes durch den Proselnten

Aquila in der Zeit Hadrians. Gleichzeitig muß auch eine Redaktion des hebräischen Textes selbst erfolgt sein, der die Vorlage des überlieferten masoretischen Textes geworden ist<sup>8</sup>).

1 III Esra, Justike zu Ester und Daniel, Gebet Manasses, Baruch, Brief Jeremiä, Tobit, Judit, I, II, III Makkabäerbuch, Sirach, Weisheit Salomos, IV Makkabäerbuch. Erst seit Origenes haben diese Schriften die verkehrte Bezeichenung "apokraph" (eig. "geheim") erhalten, was seitdem im kirchlichen Sprachgebrauch den Sinn des Nichtkanonischen, ja z. T. des Illegitimen bekam. | 2 Der Enkel des Jesus Sirach um 130 redet zwar ganz wie die Späteren von "dem Geseh, den Propheten und den übrigen Büchern", aber er setzt doch noch keine dogmatische Unterscheidung kanonischer und außerkanonischer Schriften voraus; denn nach sein Errekung konnte nach sein Errekungen Sirach eine eigene Schriften voraus. Auffassung konnte noch sein Großvater Jesus Strach eine eigene Schrift zu den Schriften der Väter hinzufügen. | 3 Die Schulen hillels und Schammais sollen sich über die Kanonizität des Kohälät gestritten haben. Die Bedenken gegen das Hohelied, dessen weltlicher Charakter noch im 2. Ihrh. n. Chr. nicht vergessen war, wurde durch die Autorität des Rabbi Akiba, der es allegorisch deutete, überwunden. Auch gegen Ester und die Sprüche sind vereinzelte Einwendungen gemacht worden. 4 Josephus (hier wie fast überall von judisch-hellenistischer überlieferung abhängig) zählt hier 22 Bücher, indem er nach Weise der Septuaginta Ruth zum Richterbuche und die Klagesieder zu Jeremia rechnet. | 5 Die rabbinische Schulterminologie unterscheid danach Schriften, die "bis dahin" (bis Esra) und "von da ab und weiterhin" versaßt sind. — Bei dieser Unterscheidung handelt es sich natürlich um die von den Rabbinen vorausgesetzten Datierungen der Bücher. So galten z. B. Joel und Jona für vorezilisch, die Psalmen für davidisch, Hoheslied und Kohälät für salomonisch; Chronik, Daniel und Ester datierte man selbstverständlich in voresranische Zeit. Hiob hat allerdings (3. B. Euseb. pr. ev. IX 25) als ein Zeitgenosse der Patriarchen (= Jobab Gen 36, 33 f.) gegolten; aber in solchem Falle half man sich eventuell mit der Annahme mosaischer Abkalsung des Buches. In Μωυς έως ίερα βίβλος απόκρυφος (Dieterich, Abragas 169). Artapanos meint, Mwocéwa iepā βiβλoc ἀπόκρυφος (Dieterich, Abragas 169). Artapanos meint, Moje habe die ägyptischen Priester τὰ iepā γραμματα gelehtt (Euseb., pr. ev. IX 27). Als "heilig" werden die kanonischen Bücher zuerst I Mkk 12, 9; II Mkk 8, 23; Ios. ant. XX 264 u. a. bezeichnet (vgl. das talmudische VIII). Nach phariscischer Ansicht waren die kanonischen Schriften so heilig, daß sie "die hände verunreinigten" (m. Jādajim IV 6), d. h. sie waren Tabu, sodaß nach ihrem Gebrauch eine Waschung notwendig war; nach W. Brandt (Die jüdischen Baptismen, S. 43) bedeutet es, daß hände, die mit heiligen Schriften in Berührung kommen sollten, für unrein galten, also vorher der rituellen Reinigung zu unterziehen waren.

7 So heißt es tos. Jādajim II 13 (683 ed. Juckerm.): "Die Apokalupsen (haggiljönīm, vgl. dazu § 100 Anm. 7) und die Bücher der Kecher verunreinigen die hände weicht, schließen sich Aausla und auch die folgenden ariechischen überseker. Theodotion weicht, schließen sich Aquila und auch die folgenden griechischen überseiger, Theodotion und Symmachos, fast gang genau an ihn an. Der masoretische Text ist also wahrscheinlich das Ergebnis einer um 100 n. Chr. erfolgten ausdrücklichen Tertredaktion.

### § 102. Frömmigkeit und Glaube der Orthodogie

Der Kanon, und zwar in erster Linie das Gesetz, bildet den Mittelpunkt der orthodozen Anschauung 1), ist einzige und vollgenügende Richtschure für Denken und handeln. Auch der bis zur Zerstörung des Tempels noch blühende Kultus hatte nach orthodoger Auffassung seine Sanktion erst durch das Gesetz empfangen; Riten und Bräuche, denen man vielsach innerslich längst entwachsen war, erkannte man doch an, weil das Gesetz sie sorderte. Eine solche rein autoritäre Begründung war in Gesahr, die Wertunterschiede der mannigsachen rituellen, rechtlichen oder moralischen Regeln des Gesetzes zu verwischen, deren genaue Beachtung dem Gewissenzehaften zur dauernden Sorge und peinlichen Cast werden mußte. Die 316 Streitpunkte zwischen den Schulen hillels und Schammais sehren, um was für Kleinigkeiten man sich schon im 1. Ihrh. n. Chr. stritt. Wohl haben die Rabbinen öfters versucht, die Quintessenz des Gesetzes auf eine einsache Formel zu bringen.), oder sie haben gelegentlich den Wert der Gesinnung gegenüber der bloßen Ceistung betont. — aber die Gesamthaltung der Frömmigkeitsübung bleibt bestimmt durch eine atomistische Kasuisstik.

Eine solche an das Buch und den Buchstaben gebundene Orthodogie bedurfte aber, um auf festem Boden zu stehen, einer sicheren Schriftauslegung, welche nach geregelten Methoden den heiligen Text interpretierte dund von Geschlecht zu Geschlecht weitertradiert wurde?). Auf diese Weise gewannen die Theologen, die Sachleute der schriftgelehrten Exegese, den bestimmenden Einsluß im Judentum; sie führten das erste Wort in den Spnagogen, erteilten Unterricht in ihren Schulen und wirkten vor allem durch ihre vorbildliche Beobachtung der Gesehesregeln als Erzieher des Volkes zu einer streng gesehlichen Frömmigkeit.

Die gesekliche Cehrtradition umfakte Regeln für Kultus und Ritus. Candbau und Che-, Straf- und Zivilrecht. Daneben wurden auch die allgemeinen übungen der Frömmigkeit immer genauer geregelt. täglich, morgens und abends, betete der Fromme das "Schema" Dt 6, 4-9; 11, 13-21; Num 15, 37-41 (vgl. Jos., ant. IV 212); beim Gebet bediente man sich der Gebetsriemen (tefillin, φυλακτήρια)8). Neben das Gebet traten als weitere Leistungen der Frömmigkeit Sasten und Almosen, die beide hochgeschätt wurden. Dennoch liegt eine eigentlich asketische Stimmung, wie sie in den Apokalypsen, in der Mystik Philos oder in häretischen Kreisen vielfach hervortritt, der Orthodorie gänglich fern; weder die Chelosigkeit noch der Derzicht auf irdischen Besitz wird von dem offiziellen Schriftgelehrtentum hochgeschäht ober als gute Leistung Gott gegen-Dielmehr betont man mit Nachdruck die Pflicht des über angesehen. Menschen zur Che 9), und irdische Guter haben die angesehenen Rabbinen der mischnischen Zeit nicht verschmäht 10). Ihr ethisches Lebensideal besteht in einer maßhaltenden, gütigen und freundlichen humanität.

Die Sündhaftigkeit der menschlichen Natur erkennt die rabbinische Theologie an. Aber der "böse Trieb", von dem sie redet, gilt ihr nicht als mit der Leiblichkeit des Menschen verbunden; auch hebt derselbe die Willensfreiheit, welche ja Voraussetzung der Gesetzesfrömmigkeit ist, nicht auf. Die Frage der Willensfreiheit ist in rabbinischen Kreisen mit Rücksicht auf den eschatologischen Prädestinationsgedanken eifrig diskutiert worden 11),

und die orthodoze Meinung hat am Ende beide Gedanken nebeneinander behauptet, wie dies Josephus schon als pharisäische Ansicht beschreibt (Jos. bell. II 1625., ant. XIII 172) und wie es Akiba (Pirķē 'Ābōt III 5) in dem Saze sormuliert: "Alles ist (von Gott im voraus) erschaut, aber die

Freiheit ift (dem Menschen) gegeben".

Die Einheit Gottes ist im orthodoxen Judentum natürlich unbestrittener Glaubenssak. Gott ist der allmächtige Schöpfer und herr aller Dinge, dessen Erhabenheit stark empfunden wird, der aber zugleich in barmherziger Milde für seine Geschöpfe sorgt. In besonderem Mage kann sich der judische gromme seiner troften; denn der Gott der Welt ift der Gott der Dater Israels, der Gott der heiligen Geschichte, der Dater Ifraels und der einzelnen Frommen. "Auf wen sollen wir uns verlassen? Auf unsern Dater im himmel!" (m. Sota IX 15)12). Trot diefer echt religiösen Stimmung, die immer wieder durchbricht, ist doch die grömmigkeit stark pom Vergeltungsgedanken beherrscht, wodurch das Verhältnis des Einzelnen zur Gottheit an persönlicher Innigkeit einbuft. Die orthodore Frommigkeit steht stark unter dem Eindruck der Distang von Gottheit und Mensch. In himmlischer gerne thront der Erhabene, der höchste, der Gott von himmel und Erde, der König und hochgebenedeite — man wählt gern solche Bezeichnungen Gottes; seinen Namen Jahre auszusprechen 18), hütet sich fromme Scheu; statt dessen wählt man lieber allerlei Aquivalente: "der Name", "der himmel", "die höhe", "der Ort", "die Wohnung" u. dal.14).

Auch theoretisch hält man dieses Distanzverhältnis inne durch die immer lebhaftere Zurückweisung aller Spekulationen über das Wesen der Gottheit (Theologie) und der Welt (Kosmologie). Diese Art von Svekulationen hatten, wie früher gezeigt wurde, seit Beginn der hellenistischen Zeit Eingang gefunden im Zusammenhang mit der erwachenden Mnstik und Apokalyptik, deren heroen in visionärer Entzückung die "Geheimnisse" des Jenseits schauten. Solange der judische Staat bestand, hatte diese mustische Gnosis in weiten Kreisen der Judenschaft geblüht, und selbst auf dem ihm nicht gunstigen Boden des älteren Pharifaismus fehlte sie nicht gang 15). Erst die sich verfestigende Orthodoxie aber hat sie mit Bewuftsein als Fremdkörper ausgeschieden. Sur die talmudische Tradition verbindet sich die Erinnerung an solche anostischen Neigungen des älteren Rabbinentums mit den Namen des Jochanan ben Jakkai und seiner Schüler Eleazar ben Arach und Josua ben Chananja (b. Sukkā 28a; b. Hagīgā 13a, 14b); einmal heißt es, die "Weisheit" sei seit Jochanan ben Jakkai verschwunden (m. Sota IX 15; 'Abot III 23; jer. Ta'anīt II), ein andermal, daß die Geheimlehre von Jochanan über Josua ben Chananja und über Akiba bis zu Chananja ben Chakinai gelangt sei (tos. Hagiga II 2). Schlieklich ergählte man von Akiba und mehreren seiner Zeitgenossen, daß sie "ins Paradies eingetreten" seien, d. h. visionar die Geheimnisse des Jenseits geschaut hätten; aber — so meinte man — nur Akiba kam ohne Schaden davon; Elischa ben Abuja wurde abtrünnig, Ben Azai und Ben Zoma wurde irre (b. Hagiga 14b). Was einst als ein Stück besonderer Weisheit und Frömmigkeit gegolten hatte, davor warnte man jetzt als vor etwas Gefährlichem. Öffentlich durfte man solche Lehren nicht mehr vortragen (b. Pesāhīm 50a; jer. Jōmā 3,7), und selbst im engeren Gelehrtenkreise vermied man eingehendere Beschäftigung damit. Zu Anfang des 3. Ihrh.s berichtet Origenes, daß selbst diejenigen Abschnitte im Kanon, die jene theologischen (Hes 1) und kosmologischen (Gen 1) Themata dehandelten, den Rabbinen so geheimnisvoll und schwierig erschienen, daß sie sie im Unterricht erst zu allerletzt behandelten; ja das Hohelied, welches allegorisch auf das mystische Derhältnis Gottes zu Israel gedeutet wurde, durfte einem Unerwachsenen nicht einmal in die Hand gegeben werden (Orig. prol. in Cant. cant., de la Rue III 26; vgl. Hieronymus ad Paulin., Vall. I 279).

In der Linie dieser Entwicklung liegt es, daß die geheimen ("aposkryphen") Bücher der Apokalyptiker im orthodogen Judentum nicht anserkannt worden sind; "die Apokalypsen und die Bücher der Ketzer verunreinigen die hände nicht; die Bücher des Ben Sira und nach Esra geschriebene Bücher verunreinigen die hände nicht" (tos. Jādajim II 13 Jucherm. 683). Dem entspricht endlich auch der Catbestand der älteren rabbinischen (tannaïtischen) Überlieferung: die von den Apokalyptikern mit Dorliebe behandelten Stosse der Engels und Dämonenlehre treten hier in ganz auffälliger Weise zurück; vor allem verschwinden die Engelnamen 16) ebenso wie die Gestalt des Satans sür die nächste Folgezeit sast ganz aus dem Kreise des orthodogen Interesses.

Die Eschatologie des orthodoren Rabbinentums ist, wie die apokalyp= tische Eschatologie, durch zwei inkongruente Gedankenreihen, eine diesseitig= nationale und eine kosmisch-individualistische, bestimmt. Die Gedanken der ersteren gruppieren sich um die Hoffnung auf den Messias, den Sohn Davids 17), und seine Königsherrschaft im Cande Israel; es sind das im wesentlichen Gedanken der alten judischen Prophetie: Drangsal und Entartung por der Ankunft des Messias 18), Elia als Vorläufer 19), Besiegung der Völker durch den Messias<sup>20</sup>), Vernichtung von Gog und Magog<sup>21</sup>), Sammlung der Zerstreuten 22), Neubau Jerusalems 28) und Wiederherstellung des Tempelkults<sup>24</sup>), Huldigung der Völker<sup>25</sup>), wunderbare Fruchtbarkeit im Cande<sup>26</sup>), Friede auch in der Tierwelt<sup>27</sup>), jede Art äußeren Glücks<sup>28</sup>). Auch die Hoffnung auf die Auferstehung der Gerechten gehört in diese Gedankenreihe. Sur die Dolksfrömmigkeit bleibt diese "messianische" Hoffnung der wesentliche und wirklich lebendige Inhalt der Eschatologie 29), und der Zustand der messianischen Zeit erscheint hier als ein endaultiger: so in dem um 100 n. Chr. formulierten "Achtzehngebet", dessen Eschatologie nur Gedanken dieser Art ausspricht; nach Bitte 14 soll Jerusalem neu gebaut werden zum "ewigen Bau", und nach Ev. Joh 12, 34 ist es jüdische Ansicht, daß der Messias ewig bleibe.

Neben dieser Gedankenreihe steht als zweite die kosmisch-individualistische, beherrscht von dem Gegensatz der zwei Welten (genauer "Weltzeiten"): dieser Welt und der zukünftigen Welt. Auch die Rabbinen betonen, wie die Apokalyptiker, oft und mit Nachdruck den Gegensatz beider; im Vorder-

grunde steht dabei die hoffnung auf den Lohn für treue Gesetzerfüllung 30), zugleich der Gedanke an eine Entschädigung für heimsuchungen und Entbehrungen in dieser Welt 31). Zwischen beiden Weltzeiten steht das Ge= richt 32); alle Werke der Menschen werden im himmel aufgeschrieben 38) und im Gericht genau gegeneinander abgewogen <sup>34</sup>). Der Cohn der Frommen ist das ewige Ceben <sup>35</sup>), das Ceben der zukünftigen Welt <sup>36</sup>), ihr Aufenthalt das himmlische Paradies (gan 'edän) <sup>87</sup>); diesem steht die im tiesen Abgrund gedachte hölle (ge hinnom) gegenüber, in deren Seuer die Gottlosen brennen und vernichtet werden 38). Diese Vorstellungen von Paradies und hölle gehören eigentlich einer kosmisch-individualistischen Eschatologie an, die indes im älteren Rabbinentum noch stark zurücktritt 39) hinter der irdisch-nationalen, mit der nun die Begriffe von den zwei Weltzeiten und von Paradies und hölle notdürftig kombiniert werden. Es folgen dann hintereinander diese Welt, die Tage des Messias und die zukünftige Welt 40); die messianische Zeit ist bei dieser Kombination von begrenzter Dauer 41), und es gibt dann zwei Auferstehungen, zuerst die der frommen Juden im Cande Ifraels zur Teilnahme am messianischen Reiche 42) und später die allgemeine Auferstehung zum Gerichte 48). Doch fehlt eine eigentlich spstematische Zusammenarbeitung dieser zwei Vorstellungsreihen und für die lebendige Frömmigkeit fallen deshalb beide hintereinander geschauten Zeiten der Zukunft in der Regel ineinander 44).

<sup>1</sup> Darin sind die verschiedensten Vertreter der Orthodogie einig, ein Hillel (Pirkē'Ābōt II 8) und ein Josephus (contr. Ap. II 38), und noch für Paulus, den einstigen Pharisäer, besteht das Grundproblem der Religion in der Frage: Gesetz oder nicht Geset. 2 Als ein Heide einst dem Jochanan ben Jakkai erklärt, der Reinigungsritus mit dem aus der Asche der roten Kuh hergestellten Wasser sei doch eigentlich nichts anderes als Jauberei, belehrt der zuerst etwas in Verlegenseit gesetze Rabbi seine Schüler höchst charakteristisch: "Bei eurem Leben, weder macht der Tote unrein, noch das Wasser sich hateristischen der Helber der Joeken der weder macht der Tote unrein, noch das Wasser ein, sondern der Helber deben, weder macht der Gesetz habe ich seltgestellt, eine Entscheidung getrossen; du bist nicht ermächtigt, meinen Entscheid zu übertreten, da geschrieben steht: dies ist die Satzung des Gesetzes! Jochanan denkt völlig ausgeklärt und vermag den Ritus nur noch rein autoritär zu begründen (vgl. Sir 32, 7). | 3 Daß die Beobachtung des Gesetzes in römischer Zeit überhaupt peinlicher geworden ist als vorher, spiegelt sich 3. B. darin, daß die Juden seit Casar vom Militärdienst besteit werden. | 4 Hillel "Was du nicht willst, daß man dir tu, das füge keinem andern zu". Akiba: "Tiebe deinen Nächsten wie dich selbst!" | 5 Jochanan ben Jakkai (Pirkē'Ābōt II 9a): "Der Inbegriss des Begehrenswerten ist ein gutes Herz". Die Rabbinen in Jahne (b. Berākōt 17a): "Ob einer viel oder wenig leistet, — wenn nur sein herz zum himmel gerichtet ist". | 6 Die kunstgerechte Erzegese entsteht. Aus Hille werden die sieden erzegetischen Regeln zurückzeschiert. Schluß a minori ad maius (kal wähamimmel gerichtet ist". L. 6 Die kunstgerechte Erzegese entsteht. Aus Hille werden die sehnen der Mortlaut der Schrift gebunden, aber sie kommt, wie die alte kirchliche Erzegese, infolge der meist am Einzelnen hastenden und die entsegenten Stellen willkürlich kombinierenden "Cokalmethode" zu keinem historischen wertes eines Wortes sichone Buchstens und dei

wie sie bei Philo u. a. herrscht, bei den palästinischen Gelehrten guruck, obschon sie auch bei ihnen nicht ganz fehlt, wie z. B. die allegorische Deutung des hohenliedes durch Akiba zeigt. — Auch auf die letzte Gestaltung des kanonischen Textes hat schriftsgelehrte Exegese noch Einfluß ausgeübt. | 7 Die Gesetzstradition heißt misnā (wörtlich: "Wiederholung"; tradieren = hebr. sana, aram. tena; daher heißen die Rabbinen der alteren Zeit Tanna'sm). Es bildet sich die Vorstellung einer Kette der mündslichen Tradition von Mose bis zu den Schriftgelehrten (Pirke Äböt I-II). Innerhalb dieser Tradition unterschied man die halākā (den "Wandel"), d. h. die überlieserung der Regeln für das gesetzliche handeln, und die 'aggada ("die Erzählung"), d. h. den μοθος (Erzählungen über Gott, Engel, Shöpfung und Ende der Welt, sowie Legenden aus der religiösen Geschichte); die Aggada entspricht also etwa dem, was auf driftslichem Boden den Inhalt der Dogmatik bildet; jedoch kennt das Judentum keine in Symbolen fizierten "Dogmen"; auch steht in der jüdischen Frömmigkeit der praktische Faktor (Gesesbefolgung, Halacha), in der auf hellenistischem Boden sich entschafte der kirche den kirche der kir wickelnden alten Kirche der theoretische Saktor (Dogma) im Vordergrunde. | 8 Andere Merkzeichen, die an die Gebote Gottes erinnern sollten, waren die Gewandquasten (sīsīt) und die am rechten Türpfosten (mezūzā) besestigten Kästchen mit einer Pergamentrolle, auf der Dt 6, 4—9; 11, 13—21 geschrieben stand, — beides ursprünglich Zauberamulette (vgl. schon Arist 158 f.). | **9** Nach Hillel soll der Jude für einen Sohn und eine Cochter, nach Schammai foll er für zwei Sohne forgen. Nach Elieger ben Hnrkanos ist der Chelose ein Blutvergießer, und nach Josua ben Chalafta soll man selbst im Alter noch heiraten; nach Akiba ist die Che ein Verdienst und ein Genuß; nach Meir darf man eine Torarolle nur zu zwei Iwecken verkaufen: um Tora zu lernen und um ein Weib zu nehmen; Chelosigkeit nach dem 20. Jahre erregt den Jorn Gottes. Ben Azai, der die Che verherrlichte, blieb ehelos, weil er — wie es heißt — die Tora über alles liebte. Don asketischer Stimmung der Che gegenüber weiß das offizielle Judentum schlechterdings nichts (Stellen, wie Judit 16, 23; Pf Sal 16, 7f.; Sap 3, 13f.; IV Mkk 18, 7f. gehören hier eben so wenig hin wie Pirke Abot I 5; II 7). Mit der Ehescheidung haben es die Rabbinen, wie überhaupt die Orientalen, nicht ichwer genommen; manden gilt icon eine ichlecht gekochte Speife ober die Bekanntschaft mit einer andern schönen Frau als erlaubter Scheidungsgrund. | 10 Die meisten Rabbinen der älteren Zeit waren vermögende Geschäftsleute. 11 Eliezer ben Enrkanos verteidigte die Willensfreiheit gegen den noch pradestinatianisch urteilenden Josus ben Chalafta. Nach b. Sanh. 97d hängt das Kommen des Endes nicht an einem bestimmten Termin, sondern an der Buße Israels, und Simon ben Jocai erklärte: Wollte Israel nur zwei Sabbate vorschriftsmäßig halten, so käme seine Erlösung sofort. | 12 Als Vater der Einzelnen wird Gott schon z. B. III Mikk 5, 7; 6, 8; 7, 6 bezeichnet. Daneben wird der Vatername gerade unter hellenistischem Einfluß öfters auf den Allvater der Welt bezogen (Sap 14,3; III Mikk 2,21; vgl. παγγενέτωρ Sib. III 550, V 328). | **13** Vgl. ευ 24, 16 LXX. Schon vor 70 fand der Name Jahve nur noch im Kultus feierliche liturgische Verwendung (vgl. § 79 Anm. 1). | **14** Diese Vermeidung des Gottesnamens und seine Ersehung durch Aquivalente beginnt schon vielfach in der späteren kanonischen Literatur. | 15 Dgl. Hyrkan I (Jos. bell. I 68 f. = ant. XIII 299 f.; ant. XIII 282 f.; tos. Sōṭā 13; jer. Sōṭā IX 13; b. Sōṭā 33a šīr naššīrīm r. VIII 7); Josephus (bell. III 351—354). Auch auf Paulus, als einstigen Pharisäer hat man verwiesen, doch kann er, den wir nur als Christen auf hellenistischem Boden kennen, nicht als Zeuge echt pharisäischer Anschauung betrachtet 16 An eine Ceuquung der Eristeng dieser Beister ist selbstwerständlich nicht zu denken; gelegentlich werden in vortalmubischer Zeit Gabriel und Michael erwähnt, auch einmal zwei gefallene Engel Aza und Aziel. Serner spielt der Dämonensglaube in der exorzistischen Praxis der Rabbinen eine gewisse Rolle (z. B. Jos. ant. XVIII 46ff.). | 17 Der Messias gilt als bloßer Mensch, auch wo er, ebenso wie das Volk Israel, als "Erstgeborener Gottes" bezeichnet wird (Exod. r. c. 19) oder wo es heißt, daß sein Name seit Ewigkeit genannt sei (Tg. Jon. zu Sach 4, 7). **18** Gamliel II. (Däräk 'äräş zütä c. 10), Simon ben Jochai (b. Sanh. 97a Bar.), Eleazar b. Schammua (b. Sanh. 98b), Bar Rappara (b. Šabbāt 118a) u. a., vgl. m. Sōṭā IX 15 (nicht zur echten Mischna gehörig). | **19** Jochanan ben Zakkai und

Simon ben Jochai (m. Edujot VIII 7). Pseudo-Jon. zu ErA0, 10; Dt 30, 4. — Später erscheint als Vorläufer des davidischen Messias auch ein Messias aus dem Stamme Joseph (Dosa: b. Sukkā 52a). | **20** Tg. Jon. 3u Jes 10, 27; Pseudo-Jon. 3u Gen 49, 11. Josua ben Chalasta erklärt das Völkergericht als ein allgemeines Sterben (tos. Ta'anīt 3, 1). | **21** Cliezer ben Hyrkanos (M<sup>c</sup>kiltā zu Ez 16, 25), Akiba ('Ēdū-jōt II 10), Bar Kappara (m. Sanh. III 118 a), Pseudo-Jon. zu Num 11, 26 – 29; 24, 17; Ez 40, 11. | **22** Achtzehngebet 10; durch den Messias (Tg. Jon. zu Jer 33, 13; Pseudo Jon. zu Num 24, 7); auch durch den Elias (Pseudo-Jon. zu Er 40, 10; Dt 30, 4. 23 Achtzehngebet 14. 17; Eleazar von Mode'in (Mekīltā zu Er 16, 25), Akiba (midr. Pesāhim 10, 6). | 24 Achtzehngebet 17; nach Eliezer ben hyrkanos klagt Gott in jeder Nachtwache um die Zerstörung des Tempels (b. Berākot 3a). | 25 Jojua ben Chalafta (b. Pesahim 118b; Ägnpten und Kusch werden angenommen, Edom-Rom nicht); derfelbe (b. Aboda zara 3b: Bekehrung der Bolker). Elieger ben finrkanos (Mekiltā zu Er 17, 16: alle Dölker drängen sich zum Judentum). Anders Jose der Gasiltäer (b. Abödā zārā 3b Bar.: keine Aufnahme von Prosest, ten den Tagen des Messias). | 26 Gamlies II. (b. Sabb. 30b), Juda den Isai (jer. Šekālīm 50a; Ta anīt 64a); Pseudo-Jon. zu Dt 32, 11. | 27 Tg. Jon. zu Jes 11, 6; vgl. Meir (Koh. r. zu 1, 11). | 28 3. B. essen die Israeliten mit Wonne von dem Stier, der ihnen von Anfang an bereitet ist (Pseudo-Jon. 3u Num 11, 26f.). | 29 Gelegentlich wird der Gedanke erwogen, daß der Messias bereits geboren, aber noch unbekannt jei (Tg. Jon. zu Mich 4, 8; vgl. Justin. dial. 8). Akiba erkannte Barkochba als Messias an (Jul. Africanus bei Euseb. h. e. I 7, 14). | **30** 3. B. Eleazar ben Sadok ('Ēķā r. zu 1, 5), Nechunja ben Hakkana (jer. Berāķāt 7d), Eleazar aus Mode in (Pirķā 'Ābāt III 11) u. a. Nach Jakob (Pirķā 'Ābāt IV 16) ist diese Welt das Dorzimmer, die zukünftige der Speisesaal. | 31 3. B. Eleazar ben Sadok (b. Kiddūsīn 40b), Jehuda I. der Patriarch ('Abot derabbī Nātān 28). | 32 Diesem sieht man mit Surcht und Derantwortungsgefühl entgegen (Eleazar ben Azarja Gen. r. cap. 93). — Diel debattiert wird darüber, wer keinen Anteil an der zukünftigen Welt hat (m. Sanh. X u. a.). | **33** Jehuda I. der Patriarch (Pirkē Ābōt II 1) : [bedenke, daß] alle deine Caten in das Buch geschrieben werden. Bar Kappara (Gen r. cap. 24) spricht vom Verzeichnis der zum ewigen Leben Bestimmten. Elischa ben Abuja (b. Hagīgā 15 a) sah, wie der Metatron die Verdienste Ifraels aufzeichnete. **34** Akiba (Pirķē 'Ābōt III 16): mit Güte wird die Welt gerichtet, jedoch alles geschieht nach der Menge der Werke. Die Schammaiten unterschieden neben den zum ewigen Ceben und zur ewigen Schmach (Dan 12, 2) Bestimmten als dritte Klasse diejenigen, bei denen sich gute und schlechte Werke die Wage halten und die deshalb ins Segefeuer kommen, um gereinigt zu werden, während die hilleliten die letteren begnadigt werden ließen (tos. Sanh. XIII; b. Ros hassana 16b Bar.). | **35** I. Hilleliten und Schammaiten (tos. Sanh. XIII; b. Ros hassana 16b Bar.), Simon ben Jochai (Sifre zu Dt 11, 21), vgl. Eliezer ben hyrkanos (b. Besa 15b): fie verlassen das ewige Leben und befassen sich mit dem Leben der Stunde; Eleagar ben Azarja (tos. Sota VII 11; b. Hagīgā 3b): der Weg des Lebens — der Weg des Todes. | **36** J. B. Hillel (Pirķē Abōt II 8), Simon ben Eleazar (Abōt derabbī Nātān 29). — In der zuskünstigen Welt gibt es nach Jehuda I. weder Essennoch Trinken, weder Fortpslanzung noch Dermehrung, weder handel noch Wandel, weder Neid noch haß noch Streit, sondern die Gerechten sigen mit Kronen auf ihren häuptern und erfreuen sich am Glanze der sekīnā, d.i. Gottes (b. Berākot 17 a). | 37 "Zuhünstige Welt" und "Parabies" sind vielfach Wechselbegriffe. Nechunja ben hakkana (jer. Berakot 7d): ich bemühe mich, das Paradies zu erben; sie (die in Theater und Iirkus sigen) bemühen sich um den Abgrund des Verderbens. Jehuda ben Tema (Pirkā ĀbōtV20): der Freche kommt in die Hölle, der Schamhaste ins Paradies. Jehuda ben Ilai (Šīr r. zu 6,8 über das Leben der Paradiesbewohner); Simon ben Jodai (Sifrē zu Dt 1, 10; 11, 21: siebenfacher Freudenglanz im Antlig der Frommen). — Dies Paradies wird im himmel gedacht: nach Meir ('Ābōt derabbī Nātān 37) besinden sich die Seelen der Frommen in dem obersten der sieben himmel. Verschiedene Rangklassen der Seligen im himmel nimmt Jochanan ben Jakkai an (tos. Hagiga II 1; jer. Hag. 77a; b. Hag. 14b), ebenso Jehuda I. der Patriarch verschiedene Rangstufen in

der kommenden Welt (Sifrē zu Dt 11, 21). | 38 3. B. Nechunja ben hakkana (jer. Berākōt 7d: der Abgrund des Verderbens), Eleazar ben Sadok (b. Kiddūšīn 40b: die unterste Stuse erben). Nach Akiba (m. Edūjōt II 10) dauert das Şeuer der hölle 12 Monate. | 39 3n b. Berākōt 28b wird Jochanan ben Jakkai ein Wort zugeschrieben, nach welchem die Seele gleich nach dem Tode (von Engeln geleitet) entweder ins Paradies oder in die hölle kommt. | 40 3. B. Jehuda ben Ilai (tos. Arākīn II 7; b. Arākīn 13b u. a.): Der Kinnor hat jeht sieben Saiten, in den Tagen des Messia acht Saiten, in der zukünstigen Welt zehn Saiten. Jehuda I. der Patriarch (b. Zebāhīm 118b): Dt 33, 12 = "er beschirm tihn" in dieser Welt, "den ganzen Tag" in den Tagen des Messias und "zwischen schultern ruht er" in der zukünstigen Welt. Jochanan (b. Sanh. 99a): "Alle Propheten haben nur auf die Tage des Messias geweissagt, aber von der zukünstigen Welt gist: kein Auge hat es, o Gott, geschen außer Dir". | 41 Verschiedene Ansichten barüber bei Eliezer ben hyrkanos, Eleazar ben Azarja, Jose dem Galiläer, Jehuda I. dem Patriarchen, Dosa u. a. | 42 Bar Kappara (jer. Kil'ajim 32c.; Gen. r. c. 74). | 43 Eleazar Hakkappar (Pirkē Abōt IV 22), vgl. m. Sanh. X 3 (Auserstehung "in der Gemeinde der Gotstosen"). | 44 3. B. Eleazar von Mode in nennt als die sechs Gaben der Jukunst: das heilige Land, die zukünstige Welt, die neue Welt, das davidische Königtum, das Priestertum, das Levitentum (Mekīltā zu Eg 16, 25).

# § 103. Das Judentum Palästinas nach dem hadrianischen Kriege

Die große innere Umwälzung, die der Untergang des Staates nach sich ziehen mußte, vollzog sich nicht mit einem Schlage. Die Zeit zwischen dem vespasianischen und dem hadrianischen Kriege trägt noch alle Merkmale des übergangsstadiums: man rechnete noch nicht damit, daß die neuen Zustände endgültige sein sollten, man konnte und wollte die hoffnung auf eine Wiederherstellung der alten Justande noch nicht aufgeben. Erst der Ausgang des hadrianischen Krieges hat die Judenschaft gezwungen, auf ihre politischen hoffnungen gang zu verzichten oder, was dasselbe hieß, in die Serne zu vertagen und dem Willen Gottes zu überlassen. Jetzt galt es, sich mit beiden Sugen auf den Boden der neuen Derhältnisse zu stellen, und das hat die neue Generation mit bewundernswerter Klarheit und Energie getan. Voraussetzung dafür war freilich, daß der römische Staat seine aggressive Haltung aufgab. Das geschah, als Antoninus Pius nach einem letten Aufstandsversuche der Juden die Kinderbeschneidung wieder gestattete (Modestinus, Digest. XLVIII 8, 11 pr.) und damit dem Judentum, wie es nun einmal war, die Cebensbedingung zurückgab.

Die Verhältnisse hatten sich freisich von Grund aus geändert. Das Zuströmen der Massen zur jüdischen Gottesverehrung hatte aufgehört; die Kirche war die erfolgreiche Nebenbuhlerin der Synagoge geworden. Das Judentum, jeht mehr und mehr auf die ihm durch sein Volkstum gewiesenen Grenzen eingeschränkt, hatte die ihm fremdartigen synkretistischen Elemente nach Möglichkeit ausgestoßen, und indem es sich auf sein genuines Wesen besann, entwickelte es jeht in vollem Maße jene gegen die Umwelt sich abschließende, kraftvolle und zähe Eigenart, die ihm seinen Fortbestand als Rasse und Religion durch die Jahrhunderte gesichert hat.

Die eigentlichen Däter dieses neuen Judentums waren die Gesetzes= gelehrten des 2. Ihrh.s. Durch Sixierung des bestehenden Gewohnheits= rechtes und durch Eregese und Weiterausgestaltung der im Dentateuch ent= haltenen Gesetze schufen sie eine immer genauere und subtilere Kasuistik der Rechts- und Cebenspragis. Der Ertrag ihrer Arbeit ist hodifiziert in der um 200 abgeschlossenen Mijdna. Diese beruht bereits auf schriftlichen Dorlagen; wir erfahren von älteren Mischnaaufzeichnungen Akibas und Die in der Mischna zitierten Autoritäten sind zum allergrößten Teil Gelehrte des 2. Ihrh.s, vor allem Gamliel II. und sein Sohn Simon, Josua ben Chananja, Eliezer ben Hyrkanos, Akiba, Simon ben Jochai, Meir, Josua ben Chalafta und ganz besonders Juda ben Isai; schon seltener werden Gelehrte des ausgehenden 1. Ihrh.s, Jochanan ben Jakkai und seine Zeitgenossen, zitiert, und was an Erinnerungen an die Zeit vor 70 geboten wird, ist verschwindend wenig. Daraus ergibt sich, daß ichon die Mischna nur noch geringe und wenig zuverlässige Aberlieferung über die Zeit des bestehenden Tempels besessen hat, und das, was sie bietet, nicht ohne weiteres für die ältere Zeit (3. B. die Zeit Jesu) als maßgebend angesehen werden darf. Was schon von der Mischna gilt, gilt um so mehr von späteren rabbinischen Werken. Neben der Mischna, die nach der Tradition durch den Patriarchen Juda I. redigiert worden sein soll, entstand etwas später eine zweite analoge, aber viel kürzere Sammlung, deren Redaktoren noch vormischnische Quellen benuten konnten, die sog. Tosefta (Ergänzung). Die weitere Diskussion der Gelehrten auf Grund der Mischna ist in den beiden Calmuden, dem sog. "jerusalemischen" oder richtiger palästinischen (aus dem 4. Ihrh.) und dem babylonischen (aus dem 6. Ihrh.) niedergelegt worden.

Seit das Synedrium von Jerusalem nicht mehr bestand, fehlte der Judenschaft eine Zentralbehörde. Der Gerichtshof von Jahne unter Jochanan ben Jakkai und Gamliel II. gilt der Tradition als legitimer Nachfolger der alten Oberbehörde, doch ist er schwerlich als solche von den Römern anerkannt gewesen. Erst nach dem hadrianischen Kriege, als Judäa mehr und mehr von Juden entvölkert und Galiläa der Mittelpunkt der palästi= nischen Judenschaft und seines Gelehrtentums geworden war, hat sich hier allmählich eine von der römischen Regierung anerkannte neue Zentralbehörde gebildet, deren Sit zuerst in Sepphoris, dann in Tiberias mar und beren Vorsigender als Ethnarch oder Patriarch. (hebr. nasī = Surst) bezeichnet wurde. Diese monarchische Stellung scheint erst Juda I. (um 160 bis 200) erlangt zu haben, und in seiner Samilie blieb das Amt, bis es im 5. Ihrh. unterging. In dieser Zeit war der Patriarch von Tiberias der höchste geistliche Würdenträger in der Judenschaft; er traf die obersten religiösen Entscheidungen, übte zeitweilig selbst in Kriminalfachen eine fehr weitgehende Jurisdiktion, regelte den Kalender und empfing die aus der Diaspora einfließenden Abgaben. Noch einmal leuchtete damals die Sonne der Gunst dem Judentum Palästinas, als zu Beginn des 3. Ihrh.s herrscher semitischen Blutes auf dem römischen Kaiserthrone saften und ihrem sprischen Mutterlande ihre Sürsorge zuwandten, als ein Alexander Severus in seinem Cararium neben Orpheus und Apollonius von Thana die Statuen Abrahams und Christi aufstellte. Als vornehmer herr hielt damals der judische Patriarch Hof; griechische Sprache und römische Mode blieben auch den Rabbinen Palästinas nicht fremd; man erleichterte den Umgang mit der heidnischen Welt und suchte die Gesetzergeln in manchen Punkten zu mildern. Noch heute erinnern die galiläischen Synagogenruinen mit ihren hellenistischen Kunstformen an jene Zeit.

Die Geschichte des Patriarchats von Tiberias ist die letzte Nachblüte in der selbständigen Entwicklung des palästinischen Judentums gewesen. Als Theodosius II. 425 das Patriarchat aushob, war dessen Bedeutung schon gesunken und die rabbinische Gelehrsamkeit längst im Rückgang. Das babylonische Judentum war die Erdin der Tradition geworden, sein Talmud wurde maßgebende Autorität der orthodozen Judenschaft. Palästina wurde das Land der heiligen Erinnerung und das Land der Sehnsucht, nach dem die Pisger wallsahrten, an dessen geweihten Stätten die Frommen weinten und klagten und dessen Wiederbesitz ein süßer Traum der hoffnung blieb.

# Register

(Die großen Jahlen bezeichnen die Paragraphen, die kleinen die Anmerkungen.)

Aaron, Aaroniden 2511. 378. 65. 652. 7. 664. 7514. 76 Abba als Titel 937 Abba Saul 100 Aberglaube 18. 88. 89 Abfall von Jahve 366. 41 Abgrund f. Hölle Abhub (terumā) 32 Abjatar 3711 Abraham 14 Erk. 1. 3. 7. 8. 11. 16. 21. 65. 652. 8514. 8714. 89. 92. 103 Abicheu, Gefühl der 102 Absonderung von den Nicht= juden 62. 64. 904. 1002. pal. 9328 Adikar 74 Achtzehngebet 942. 100. 102. 102 22. 23. 24 Ackerbau 2. 3bc. 13. 24. 38. 8411.9036.pgl.Degetations= Adam, vgl. Sündenfall, Ur= mensch Adambücher 8432. 982. 4 Adel 3c. 124. 3416. Jerusalems weggeführt vgl. Babylon. Judenschaft Adiabene, Königshaus von 751. 8715. 16 Adonai 224. 791.3 Adonis 916. 224 Afrikanisches 95. Aggada 838. 93. 9329. 1027 Agrippa I. 86.93. 95.95 18.96 II. 9518 Ägnpten, Agnptisches 51. 82. 10. 95. 14 Erk.1. 1719. 21. 2810.348.13.51.511.9.11.12. 67 681 69. 712. 26. 74.

7413. 15. 793. 82. 825.6. 83.

841. 858. 14. 15. 88. 91. 92. 923. 982; vgl. Alexandria, Elephantine, Seth - Auszug aus 14 Erk.3. 16. 1614. 26. 263. 338. 60 - Israel in 21. 23 Juden in 52. 5518. 63. 7415. 75. 853. 87. 877. 89. 97 Ahab 36. 38. 403 Ahas 42. 424 Ahnensage, skult, sgräber 3b. 12.121.6.8.14.1412.14Erk. 14 Erk. 5. 6. 8. 9. 10. 11. 18. 23. 2511. Ährenopfer 32 Ahura mazda (Ormazd) 7020. 74. 749 'Akiba 97. 101 3. 102. 1024. 9. 21. 29. 34. 38. 103 Alerander der Große 73 Jannai 75. 76. 7613. 847. 9310 Severus 103 Alexandra Salome 76.9310.12 Alexandria, Juden in 75. 755. 21. 7713. 87. 8710. 91. 92. 96 Alexandrinisch-jüdische Wissenschaft 7514. 836. 92 Alia Capitolina 97. Allegorese 822, 92, 927, 1013. 1026 Almosen 78. 7920. 102 alohim 525. 28. 284. 8, 637. 654. 70. 792. Alptraum 5 Altar 84. 242. 255. 337. 35 Älteste 3c. 35. 57. 66. 662. 75; vgl. Synedrium Aluka 7021

Amen 77 7711. am hā'āräş 938. 94 Ammoniter 14 Erk. 7. 9. 225. 23. 23 15. 52 Amoriter 21. 223. Amos 44. 45 Amulett 2. 3b. 8. 810. 18. 30. 306. 10. 68. 1028 Anāhita 74. 749 Ananos der Ältere 866 - der Jüngere 96 Anathet'el 63 Anatjahu 82. 637 Anaximander 155. Anaximenes 155. Angrō manju (Ahriman) 7020. 74. 84 Angsttraum 5. 526. Animismus 44 Ansiedlungen, älteste 2 Anthropogonische Sagen 9. 97. 8. 15. 153 Anthropomorphismen, Der-meidung von 7017. 798 Antiochia 752. 7713. 87. 8710 Antiochos III. der Große 76 IV. Epiphanes 73. 752. 23. 76 Antichrist 741. 98 Antipas 86. 968 Antipatros 86 Antisemitismus 52. 53. 609. 63. 64. 75. 75 22. 23. 76. 85 11. 87. 92. 921. 2. 6. 96 Antlit Jahves 28. 2810. 30. 3011. 67. 82. 821 Antoninus Pius 103 Aon, dieser und jener 84. 846. 89. 98. 102. 10232. 37, 40, 44

'Amalekiter 23. 26

Aphrodite Urania 493' Apion 92 Apokalypje Abrahams — Baruchs (snr.) 98 Baruchs (griech.) 98 — Johannis. 98 Apokalnptik 83. 84. 90. 97. 101. 1016.7. 102 Apokraph 845. 1011. 102 Apollonios Molon 92 — von Thana 901. 103 Apologetik 92 Apotheose 1418. 404. 6913. Aquila 101. 1018. Arabisches 31. 6. 53. 8. 25. 710. 82.3.8. 95. 112.4. 1412. 172. 191. 25. 26. 3013 31. 34. 342.6. 389. 517 arāķ el-emīr 732. 762 Aramäer 14 Erk.3. 9. 23. 2312. 13. 27. 38 Aramäische Briefe im Esra= buche 641. 925 Sprache 52. 724. 85. 94 Arbeit, gemeinsame, der Einzelnen, 3b. c. 13. 18 Arbeitsteilung 3a.b Archelaos 86. 93. 95 Architektur 3b. c Archonten 75 Arier 21 Aristeas, Aristeaslegende 852. 92. 924 Aristobulos (Philosoph) 92. "Arme" als Bezeichnung der Frommen 6713. 996 Armen, Schutz der 20 finanzielle Unterstützung der 90. 9038 Armut der Judäer 52 Artapanos 791. 8514.17. 1016 Artagerres I. 52. 5214. 62. 644 -- II. 644. 74 — III. 52. 751 'Asa 37 'āšām s. Schuldopfer Asche aufs haupt streuen 64.5 °ašērā 8. 85. 7. 8. 14 Erk. 7. 22. 226. 25. 28. 29. 37. 42. 43. 7112 - (Göttin) 226. 355

'Ašimbet'el 63

Aštart 93. 138. 22. 228

Asidäer 902 Askalon 493 Askeje 11. 11 14. 31. 84. 84 10 90. 9017. 91. 913. 92. 102. 1029 Asmodi 7021 "Affur" = Babylonien (Perfien) 52. 55 16.17.71 11.72 12 Assnrer 42. 44-49 Affnrische Einflüsse auf Juda 42. 49 – Kolonisten in Samaria 52. 5211. 759 Assurishes 579 Astrologie, Astronomie 74.83. 84. 841.3, 856.8.14. 88. 89. 90 Asnl. Asntrecht 3 c. 35. 58 Atalja 36. 37. 372 Atarqatis 113 22. 2218 Atem s. Hauchseele, =zauber Atheismus 92 Atiologisches 14. 477. 493 Attis 74. 8714; s. Atargatis Audition f. Geifterstimmen Auferstehung 6013. 69. 6914. 71 26. 74. 79 11. 80. 80 6. 8427. 9025. 93. 939. 95. 954.96.966.98.100.1011. 102. 10243 Aufklärung, griechische 7912. 88. 92 Aufstände gegen die Baby= Ionier 51. 514 gegen die Perfer 55; f. Megabyzos gegen die Seleukiden 76 — gegen Herodes 86. 95 - gegen die Römer 95. 96. 97 Auge als Seelenträger 5 Augen der Leiche zudrücken 6 Augusteisches Zeitalter 86.87. 88. 92. 93 Augustus (Oktavian) 86. 88. 881. 95 Auslese (rēšīt) 32 Aussan 683. Ausstoßung als Strafe 20 Auswurf 5. 103. 90. 9028 Auszug s. Ägnpten 'Azazel 99. 7021. 8418 Azkara 77. 777 **B**aal, Baale 1310. 15. 22. 28. 285. 10. 29. 296. 311. 36 Baalfeste, =kulte 24.3013. 14.33 Bergdämonen 913

Baal vom Hermon 1315. 227 — Pe'or 1315. 227. 265 - von Tyrus (Mälkart) 225 7. 3013. 3413. 36. 37. 39. "Babel" = Persien 52, 5516. 17.56; vgl.,,Affur"=Babn= Ionien (Persien) Babylonien, Babylonisches 2. 312. 68. 710. 910. 1416. 17. 14 Erk. 1. 2. 3. 151. 2. 4. 6. 7. 162. 1717. 191. 5. 21, 212. 3. 24. 244. 331. 341. 42. 44. 458. 51. 512. 3. 13. 53. 67. 7014. 18. 22. 71. 74. 749. 14. 15. 84. 844. 32. 85. 85 15. 89, 90, 901 Babylonische Judenschaft 42. 51. 511. 52. 53. 55. 60. 62. 74. 75. 89 Badehaus 9031. 99 Bagoas (Bagohi) 622. 63 Balak 1315 Bann 117. 32 Banus (Einsiedler) 99 Baptisten f. Täufersekten Barak 14 15 Bar Kappara 10218. 21. 33. 42 Barkochba 97. 1029 Baruch 50. 502. 98 Baruchbuch 98 Baruchapokalypsen s. Apo= kalnpse Bauernleben, skultur 23. 28. 33. 44 Baum Allsamen 982 - des Lebens 6913. 7026. Baumdämonen 525. 14 Erk.6 Baumkult (heilige Bäume) 5. • 521. 78. 9. 259. 337. 34. 633 Bauopfer 117. 32 Becherwahrsagung 710. 341 Beelzebul 89. 893 Beerjeba 14 Erk. 8. 9. 11. 258. 9. 26. 28. 293 Begeisterung f. Besessenheit Begeisterungsmantik 34 Begräbnis 3b. 6. 305 Bekehrung (Buge) 79. 7915 Belial 84 18. 24 Ben 'Azai 102 1029 Benjamin 14 Erk.9 Ben 3oma 102

ba'al hamman 226

254 Berossos 7411 Berufungsvision 433.47.474. 51. 511.5.6 Beschneidung 95. 26. 30. 306. 3214. 53. 65. 68. 682. 75. 75 24. 76. 78. 87. 87 15. 16. 92. 97. 103 Beschwörung 3b. 76. 10. 810. 13. 137. 19. 191. 26. 30. 81. 89. 897 Besessenheit 5. 525 Befig, Besiglosigkeit 11 12. 84. 8411. 102 Besprengung 10. 19 bēt'ēl 8. 84 Betel 83. 14 Erk. 6. 8. 24. 241. 2. 28. 286. 29. 291.3.6. 34 10. 36. 43. 43 4. 45 Betlehem 37 Betschemesch 83. 14 Erk. 8 Bet=ter 97 Bezahlung der Seher u. dal. 34. 343 des Unterrichts 93. 934 Bildlose Gottesverehrung 74. 85. 86. 92. 9320. 96; f. Gottesbild, Gögendienst Bildung 7917. 834; vgl. 'am hā'āräs Bileam 265. 34 Binden als Zauber 7. 75. 810. Bittgebet 13. 19. 31. 67 13 Blick, böser 512. 7. 74; s. Auge, Pupille Blut als Seelenträger und Zaubermittel 3b. 5. 58. 7. 74. 11. Blutsbrüderschaft 58. 111 Blutgenuß 3b. 58. 6. 11. 114 Enthaltung vom 58. 114. Blutrache 3c. 20 Blutschüttung, sprengung, streichung 58. 84. 9. 11. 112. 1918. 26. 32. 328. 33 Bocksdämonen (se'īrīm) 99. 139. 25. 28. 42 Boethos, Boethier 865. 93. 939.37 Bokim 14 Erk. 6. 8. 293 Bote (Engel) Jahves 28.289. 11. 82. 821 Brandopfer 32. 324.5. 638:

i. Verbrennung

- des Gottes 826

Braut, Baden der 90

Brot als Opfer 199; s. Opferkuchen als Sakrament 9033. 999 Brüderpaar, feindliches 143 Buch der Cebendigen 6913 Bücher, himmlische 844.6. 102. 10233 der Keger 100, 1017, 102 Buddhismus 901 Bund 111, 5520, 652, 682, 79 - neuer 71 12. Bundesbuch 3711. 57 Burgbau 3c Bürgerkriege, römische 86.88. Bürgerrecht 75 2. 21. 76. 87 Buße f. Bekehrung Buggebete, Buffeier 19. 31. 56. 79 Caligula 86. 878. 95. 96 Cäsar 86. 87 Th s. auch h Chabiri 23 Chairemon 913 Chaldäer 74. 844. 6. 32. 8514. 88, 89, 90, 901 Chammurapi 571 Chananja, Prophet 513 b. Chakinai 102 Chaos, Chaosdrache 3 c. 910. 15. 15<sup>2</sup>. 4. 16. 70. 70<sup>22</sup>. 23. 71. 711. 4. 11; f. Drache Charran 14 Erk. 3. 6 Choriter (Charu) 21. 218. 233 Christentum 8432. 96. 995. 100. 1003 Thronist 64. 641 Cicero 921 Cyrus 4210. 52. 54. 545. 55. Dagon 2216 Damaskusschrift f. Sadokidenschrift Dämonen, sglaube, skult 3 c. 5. 7. 712. 102. 13. 162. **17. 18. 20. 25. 35. 796.** 81, 84, 89, 10216 - als Diener des Gottes 3 c. 27 Dämonenbeschwörung f. Beschwörung

Dämonisches in der Gottes=

als Dämon

vorstellung 3c; vgl. Jahve

Dan 26. 28. 286. 29. 296. 344. 36. 37. 633 Daniel, Danielbuch 724. 74. 74. 84. 841. 4. 7 Dank beffer als Opfer 6711. 783 Dankgebet 13. 19. 31. 319 Dankopfer 13. 678 Darius I. 52. 55 — II. 52. 5214. 638 David, Verheißung an 54. 59. 79 Davididen seit dem Exil 52. 55. 5512 Davidischen Königtums, Erneuerung des 55. 5513. 7722. 804; val. Messias Debora, die Prophetin 1415. - die Amme 14 Erk. 6. 8. 9. 10 Dekaloge 125. 3711. 57. 576. 7. 63 10. 69 Deuterojesaja 53. 54. 72 Deuteronomistische Bearbeitung (Rd) des Geschichts= buchs 23. 42. 422.3. 7. 8. 9. 591. 65. 72. 726 -desJeremiabuches 502. 594 Deuteronomium 292. 33. 336. 3711. 51. 58. 582.3.4.8. 59. 63. 72. 75 Diaspora, Abgaben der j. Tempelsteuer Ausbreitung der 52. 53. 55 18. 75. 87; vgl. auch Juden, Ausbreitung der Rückkehr der 55. 5518. 751. 98 Dichtung 3bc. 13. 14 Didrachmensteuer f. Tempel= steuer Diluvialzeit 2 Dionnsosfest 766 Dogma 1027 Domitian 97. 975 Dornbusch 259, 10, 26, 27 Doja 10241 Dositheos, Dositheaner 9611 Drache 9. 910. 74; s. Chaos Drama 85. 8519 Dualismus 1114. 74: 7419. 81. 84. 89. 98 Duftopfer 18 Dusares 14 Erk. 1

Ebionäer 903. 4. 13. 17. 20. 23. 33. 37. 99. 996

Edda 158 Edom, Edomiter 14 Erk. 9. 21. 223. 23. 2315. 16. 344. 38. 52. 529. 5516. 5614. 767. 86. 10225 Eglon 1315 Che, Beurteilung der 8410. 90. 102. 1029 mit Fremden 28. 36 Chebruch 46. 464 Cheformen, Chesitten 3bc. 32. 4. 74 Chelosigkeit 1112. 349. 90. 9037. 91. 99. 102. 1029 Chescheidung 1029 "Chre" = Seele 57 Chrfurcht 3b. 102 Ehud 14 15 Ei, Entstehung der Welt, des Menschen aus dem 97. 153. 244. 824 Eib 3c. 76. 35. 90. 9013 Eigentum 3ac Einbalsamieren 51 Einfalt als Tugend 8411 Eingeweide als Seelenträger Einsamkeit, Einsiedler 1112. 913. 92. 99 Einwanderung als Sagen= motiv 14 Erk. 3. 237 Ekstase, Ekstatiker 3b. 41. **5. 7. 11. 114. 17. 22. 34.** 3418. 39. 40. 41. 46. 47. 50. 84. 842. 92. 9334 el s. 'alohīm, Dämonen — = Widder, Führer 7122 Eldafai, Eldafäer 901. 3. 4. 13. 17. 23. 24. 31. 33. 37. 59. 998. Eleazar b. Arach 102 — b. Azarja 97. 10232. 35. 41 b. Sadok 10230. 31. 38 b. Schammua 10218 Hakkappar 10243 von Mode 'in 102.23. 30. 44 Elemente, Elementargeister 74. 74 19. 81. 83. 84 19. 88. 89. 90. 9016. 92. 99 "Elend" f. "Arm" Elephantine, jüdischer Kult in 84. 28. 427. 5114. 53. 63. 637-10. 666

— Papyri von 638. 663. 724.

'Eli, Eliden 312. 344. 37. 3711

Elia, Elialegenden 1418. 16.

17. 311. 349. 40. 41. 431

74 15. 75. 756

Elia als Vorläufer 716. 98. 102. 10219.22 Eliezer b. Hyrkanos 97. 1029. 11. 21. 24. 25. 35. 41. 103 Elihureden 6912. 7913 Elim s. Psoinikon Elisa, Elisalegenden 16. 349. 39. 391. 40. 402. 41. 431 Elischa b. Abuja 102. 10233 Eljaschib (Hoherpriester) 665 El-'ölā 2612. 344 Elohist 313. 37. 3711. 411. 43. 43 1. 58. 591. 66. 72. 769 Elnsium, unterirdisches 17. 849 Enaim 633 Engedi 90 Engel 912. 136. 2811. 70. 7016. 19. 74. 81. 84. 84 10. 14. 9330. 98. 10216. j. Bote Jahves, Erzengel, Gericht, Destengel, "Räber", Straf= engel, Todesengel, "Wäch= terenael" Anrufung der 7018. 81. 84. 8421. 9016 Sall der 74. 842. 10. 16. 102 16. Jahves f. Bote Jahves im Parsismus 74 Engelnamen 136. 7018. 74. 813. 846. 90. 9025. 102. 10216 Enmeduranki 247. 7414. 844 Entblößung 104 Enthusiasmus s. Besessenheit Entrückung der Seele 5. 17. 6913. 8413. 9611. 102; s. Apotheose Ephod 29, 297, 34 Ephrat 14 Erk. 6. 8. 9. Epikur, Epikureer 92. 9331. 100. 1011 Epiphanie des Gottes 54. 56. 71. 7110; s. Tag Jahves Epos 3. 85. 8519 Erbsündenlehre f. Sündenfall Erde aufs Haupt streuen 64.5. Entstehung von Tieren und Menschen aus der 97 — neue 71. 7127. 84. 98 Erkenntnis von Gut und Schlimm 162 Erlöserhoffnung, außerjudi= iche 95. 952 Erntefeste 13. 1613. 24. 33. 68

Erscheinung des Gottes s. Epiphanie des Gottes, Gotteserscheinungen Erstgeburten 11. 119. 1613. 263. 32. 329. 58 Erstlinge 11. 13-13. 32. 32 10. 33. 67 Erzählungsformen 3bc. 14 Erzengel 6. 7. 7018. 74. 813. 8417. 896 Esau 14 Erk. 9 Eschatologie 1417. 159. 165. 458. 471. 491. 2. 53. 55. 55 21. 69. 71. 712. 72. 72 11. 74. 80. 84. 847. 85. 98. 102. 10236; j. Gog, Dölker Eselskult 69. 74. 92. 923. s. Seth Esra, kanonisches Esrabuch 64. 641. 84. 98. 101. 1015 Esrabuch, apokryphes 641 Esraapokalypje (4. Esra= buch) 98 Esider 89, 90, 92, 93, 9331. 99. 997. 100 Esterbuch, Esterlegende 74. 7415. 766. 1913 Ethnarch, jubifcher 75; f. auch Patriarch von Tiberias Euagoras 52 Eudämonismus 69. 79 Euhemeros, Euhemerismus 844. 85. 8516 Eunuchen s. Kastration Eva 245 Evangelium 100. 100? Eregese 83. 83 6. 85. 93. 93 23. 102. 1026 Exil 51. 52. 53. 54. 59 Erorzisten, Erorzismus 89. 10216 Eroteriker 9032. 1011 Erulanten in Babylonien f. Babylonische Judenschaft

Fabel 14 Sälschungen, literarische 641. 92. 925 Sall der Engel s. Engel Samilie 3 a.b.c. 12 Samilienkult s. Geschlechtskult Sanatismus 41 Sasten 64. 11. 1112. 31. 317. 56. 78. 787. 85. 8714. 9611. 102 Segefeuer 10234; f. 3wischen= reich Seind aus Morden f. Norden Selix 96 Sell des Opfertieres 514 Seft, Sefte 3013. 33. 337. 58 Sestfeiern in der Diaspora 7714. 87 Sestus 96 Setisch, Setischkult 3b. 8. 121. 18. 25. 29 Sett 53, 112, 32 Seuer, ewiges 67. 673. 74 Seuergewinnung 3a Seuerlustration 10. 18. 19 Seueropfer 107.13; f. Brand= opfer, Derbrennung Singer Gottes 35 Sische 93. 14. 222. 913 Flavier 97; f. Despasian, Titus, Domitian Fleisch, Enthaltung vom 3b. 30, 9017, 913, 9611 - Genuß des Opferfleisches 9.11 Fluch s. Segen fluchwasser 68 Frazentraum 5 fravaši f. Schundamonen Freie und Unfreie 3c Freiheit des Willens 79. 93. 9331. 98. 102. 10211 Fremde opfern im Tempel 77 Fremden, Verkehr mit den 782. 847 Fremdenhaß 53. 5517. 56. 59. 69 Freundschaft, Wertung der 7918 Friede der Endzeit 71. 7121. 74. 84. 102 Friedenskönig 71. 7122; s. Es= chatologie, Messias Friedenszeit seit Augustus 87. 88 Friedliches Ceben der Primi= tiven 3a Frömmigkeit 13 Fruchtbarkeit der Endzeit 71. 71 23 Sürbitte ber Engel f. Engel, Anrufung der

Gabriel 813. 10216 Gad (Glücksgott) 223

i. Gottesfurcht

Surcht vor der Gottheit

Register Galiläer s. Zeloten Gamaliel (Gamliel) I. 93. 9319, 96, 97 - II. 97. 100. 10218. 26. 103 Garbe, lette 1313 Garizim 63. 666. 75. 7511. 14. 76. 768. 9612 Gaft, Gaftfreundschaft 20. 9036 Gebet 3c. 193. 31. 41. 77. 78. 786; f. Engel, hitpal-- bei Sonnenaufgang 8414 Gebetsgeste 3011. 31 Gebetsrichtung nach Jerusa= Iem 67. 77. 78. 785. 99 nach Often 99 Gebetsriemen (tefillin) 810. 68. 102 Gebetszeiten 78 Gegenstände, leblose, als Totem 3b Geheimbücher, =lehre 74. 84. 844.5. 90. 9334. 98. 101. 102. s. Apokryph Gehirn als Seelenträger 5 Gehorsam 20. 90 Geist 517 Gottes (heiliger Geist) 97 74. 82. 824 Geister 5. 517. 7. 34. 70. 84; f. Dämonen Beisterstimmen, Gottesstimme 5. 78. 11. 34. 47 Geistesausgießung in der Endzeit 5619. 7112 Gelehrte 83. 831. 84. 93. 931. 965; s. Schule Gelübde, Gelübdeopfer 32. 337. 678. 77. 783 Gematria f. Jahlenmyftik Gemeindeverfassung f. Alteste Genealogien 23 Geographischer Horizont 44 Gericht f. Eschatologie, Tag Jahves, Weltgericht, Heis denorakel über die Gottlosen 56. 71. 74. 84 — über die bösen Engel 8424 — über die Sterne und Kös nige 7111. 769. 8424. 32 · Läuterunas= 47 Gerichtshöfe, lokale 7516;

s. Synedrium

Gerstengarbe 33

Gerfte, Ur. 2

Geschrei als Trauerbrauch 6. 66 Gesetz Moses 26. 2610. 77. 78; s. Hauptgebote
— und Propheten 101 — im Parsismus 74 Gesenbuch Esras 643, 651 Gefetesfrömmigkeit 72. 78. 789.7917.87.98.102.1023 Gesetzesvorlesung in der Synagoge 77. 7711. 78 Gesetztafeln 82. 57. 574 Gesicht Jahves s. Antlit Jahves Gesinnung 20. 102. 1025 Gespenster am Grabe 5. 13 Gestirnkult 42. 74 Gezer 2. 86 Gibea 3410 Gibeon 218. 24. 242. 27 Gichon 28 Gideon 1415. 14 Erk. 11 Gilead 14 Erk. 8 Gilgal 83. 242. 29, 293. 3410. 40. 633 Glaze f. Tonsur Glaube 47 Glücksmotiv 14. 145. Gnade und Werke 98 Gnostisches 8432 Gog 60. 6015. 716. 102 Goldenes Zeitalter 157. 714 "Gott" ('alohim) statt Jahve 70. 79. 792 - als "Herr" 22. 224. 79. 793 — als König 22. 225. 70. 71. 79. 794. 81. 102: pgl. Götterkönig, Mäläk, Mälkart als Vater 799 Götter, Geschlecht der 22. 228 - Persönlichkeit der 13. 14. 18 — Vielheit der lokalen 258

"Geruch der Beruhigung"

Geschlechtskult, -opfer 12. 28.

Geschlechtsleben, verkehr 84.

träger 3b. 5; s. Phallus

Geschlechtsverkehr, Enthal-

Gerusia s. Synedrium

8410. 913. 982 Geschlechtsorgane als Seelen=

tung vom 337

107. 199

Götter der Heiden 54. 70. 79. | Haar 3b. 5. 7. 74. 11. 112 | 795. 6. 85. 92 Götterberg 17, 5113. 70, 7024. 71. 7116 Götterdämmerung 158 Götterkampf 3c. 15. 433. 71 Götterkönig, sstaat 3c. 15 Göttersage 3c. 15 Göttersöhne 24. 7016; vgl. Engel, Sohn Gottes Göttervorstellung 3c. 13. 138. 14. 1417. 16. 20 Gottesbegriff im Judentum 53. 79. 84. 857 Gottesbild, Götterbilder 3c. 8. 88. 242. 25. 28. 29. 32. 43. 5114. 53. 633. 10; [. Bildlose Gottesverehrung, Gögendienst, Schnigbilder, Streicheln des Gottesbildes Gotteserscheinungen 28. 29. Gottesfurcht 35. 79 Gottesfürchtige s. Synagogalgottesdienstes, heide nische Anhänger des Gottesgarten, Göttergarten 1. Paradies Gottesherrichaft f. Reich Gottes Gotteslästerung 3c. Gottesmann 525. 16. 302. 313. 34. 342 Gottesurteil 3c. 26 Gögendienst 47. 51. 7111. 12. 59. 60. 602. 3; f. Gottes= bild, Bildlose Gottesverehrung Grab f. Begräbnis Grade, Ordens: 90. 901. 10. Grausamkeit, religiöse 22. 41 Griechische Dichterverse, gefälschte 92 Kultureinfluffe 73. 74. 85. 92; Philosophie Personennamen bei Juden 737 Sprache bei den Juden 734. 5. 7. 85. 92, 103

haaropfer 511 haarraufen 511. 6. 64 Haarscheren s. Tonsur Hadrian 97 Häfen Palästinas 52; s. Jope Haggai 55. 56. 59 Hahn 337 halacha 838. 93. 1027 Halluzination 34. 407 handauflegung 76. 11 Handel 3c. 38. 52. 8411 handwerk 2. 3abc Hanna 312 Hannas (Hoherpriester) s. Ananos der Ältere Harambet el 63 hasmonäer 75. 76. 80. 84. 847. 86. 95; j. Makka= baios, Makkabäeraufstand hattāt s. Weihopfer Hauchseele 4. 43. 5. 517. 6 Hauchzauber 5. 7. 74 hauptgebote 1024.5 häuptlinge 3bc. 12 hausbau 3b - verworfen 38 Häuslicher Kult s. Geschlechts= kult Hebräischen Sprache, Ausber 724; iterben | 72. s. Aramäische Sprache – Wörter in der Magie 89. Hebron 14 Erk. 8. 432 Beiden 53. 71. 1002. 10225 heidenorakel 451. 471. 49. 502. 511. 9. 52. 5516 Heiland s. Retter Heilbringerlegende 16 heilbücher 846. 9015 Beilig, Beiligkeit, Beiligung 10. 102. 18. 19. 30. 307. 16. 32. 67. 9029 Heilige 90. 902; s. Prostis tution Jahves = Engel 7016. - Bücher 1016; s. Kanon Heiligkeitsgeset 58. 61. 651. Heiligungsriten 3c. 19 heilkunft f. heilzauber Heilsopfer 32 heilspropheten, volkstüm= liche 40. 47. 49. 513

Beilstat Jahves als Kultlegende 16 heilsweissagungen in den Prophetenbüchern 451. 461. 47. 471. 12. 48 1. 502. 511. 60 Beilaauber 77. 16. 26. 34. 84. 846. 89. 9015. 100 Hekataios 92. 924 Heldensage 3c. 14. 1414; s. Romanze Belena (Königin) 8716 Hellhören, sehen 40 henoch 1418. 17. 247. 7414. 842. 4. 8514. 17. 8714. 92. 98. 101 henochbücher 84. 841. 98. 984 Hermes f. Thot Bermetiker, Bermetische Literatur 841. 92 Herodes Antipas s. Antipas — der Große 732. 86. 903. 93. 9310. 11. 15. 37. 94. 95. 955. 96 - Palast des 86. 861. 4 heroes eponymi 126. 1412. 14 Egk. 14 Egk. 5. 10. 2511 Heroismus in der Moral 79. 7921 "herr" s. Gott als herr "Herrlichkeit" Gottes 65. 653. herrschaft, Entstehung der 3bc herz als Seelenträger 3b. 5. 53.6 Hesekiel 427. 51. 53. 60 hesekielbuch 51. 511. 53. 59. 60. 614. 63 Bethiter, Bethitisches 21. 216 hierodulen f. Tempelsklaven Hierokratie 55. 66; s. Theo= kratie Hillel 93 4. 19. 1013. 102. 102 41 6. 9. 34. 35. 36 himmel als Bezeichnung Gottes 791 – als göttliche Wohnung 70. 708. 81 — als Ort der Seligen 3c. 849. 98. 10237 mehrere 74. 8414. 98. 982. 10237 —, neuer 71. 7127. 98 himmelfahrt 3c. 14. 84. 8413. - Moses (Apokalypse) 98

Gute und Wahrheit 74. 79.

Gütergemeinschaft f. Kom-

823

munismus

Gnmnasion 76

Gymnosophisten 901

Gnges s. Gog

(vom Sinai) 182. 36. 38.

- als Himmelsgott 27. 42.

-als Kriegsgott 27.272. 35

- als König s. Gott als

- als Schöpfer 70. 797

— als Schützer des Rechts

- als Schützer der Schutz= losen 20. 35. 41. 56. 69
— als "Stein Israels" 243
— als Vegetationsgott (als

Baal, Stier) 27.28.296.7.36

als Volksgott 35. 46.

- als Reichs= und Candes=

39, 41, 44

gott 35 19. 44

41. 44. 45. 47

635. 70.

Könia

258 Himmelfahrt n. 40 Tagen 983 Himmelsgott, sgötter 13. 22. 22 15. 763. 79 Himmelsgöttin, -königin 197. himmelsreise der Seele 74. 88. 90. 9025. 34 des Visionärs 74. 7414; val. himmelfahrt Hinktanz 3013 Hinnomtal 61. 117. 32. 84 Hinrichtung s. Tötung Biob 69, 1015 Hirtenleben f. Nomadenleben hitpallel 3014. 318 höchste, der (Gott) 70. 7014 74, 746, 79, 88, 102 Hockergräber 39 Bofftil 794 höhe (marom) als Bezeich= nung Gottes 102 -(bāmā), Höhenkult 24. 241. 28. 29. 292. 322. 425. 43. 432. 46. 53. 60. 63. 74. 796 höhen, Beseitigung der 423.
5. 7. 63 Hohepriester 611. 639. 65. 66. 665. 67. 75. 759. 19. 847. 86. 866. 93. 938. 14. 16. 37. 94, 95, 97, 972 Hoheslied 1013. 5. 102 höhlen, heilige 25. 74. 745 Höhlenwohnungen 2. 21. 3a Bölle 1720. 84. 8427. 9025. 98. 102. 10237. 38. 39 höllenfeuer 8424. 98. 102: val. 74 höllenstrafe, zeitlich begrenzte 10238 homer 85. 858. 9. 92 Horde 3a horeb 25. 25 13. 26 4. 34 5; vgl. Sinai Hörner des Altars 112. 323 — der Ekstatiker 3418 — der Götter 912 horos 982 Horoskopie (Konstellation) 748. 89. 9023 Hojea 33. 46. 50 humanität 44. 69. 79. 102 hundeopfer 93 hundertschaft 3c. 312

hymnus f. Cobpreisung

Name Jahves

hnpostasen 82. 823. 92; val.

Hyrkan I. 666. 75. 7511. 76. | Jahve als Gott der Nomaden 768. 11. 12. 938. 10. **102** 15 - II. 75. 86 hnstaspesweissagungen 74. 952 Jao in der Magie 7412. 89 Jason 76 Idumäer f. Edom Immanuel 473.5 Individualismus, individu= elle Vergeltung 3c. 35. 506. 52. 69. 70. 80 Initiationsriten 88. 90. 9011. 13. 993 Inkubation 710.12. 24. 25. 29. 34 Inspiration 34. 342. 18. 100. 1001. 101. 1016 Jonische 155. 441 Städte 75. 87 Jove 86 9334. 952. 98. 982 3211. 432 Ischtar 749 982 14 Erk. 9. 2315. 432 518.14. 751 - Dolk 23, 234 Ituräer 767 7519 Jagd 2. 3ab 18 Jagdtiere als Totem 3b

Naturphilosophie 47. 50 als Weltgott 45. 47. 53. 70. 71. 80 — bei Aramäern 27. 271 Iranisches 1615. 53. 6013. — erhaben, heilig 47. 478 653. 673. 6913. 70|20. 22. - Gemahlinnen des 5114. 63 71. 712. 23. 729. 74 741. — in der Sage 1417. 43 — Sebaot 27. 272. 284 9. 13. 14. 15. 806. 82, 822. Jahves Name s. Name Jahves 5. 6. 83. 84. 842. 32. 85. Īahvist 313. 3711. 43. 431. 591 Jakob 1416. 14 Erk. 1. 7.8. 11. 85 15. 89. 90. 90 1. 25. 91. Isaak 14 Erk. 1. 7. 8. 11. 16. 21. 24 Jakobus, Apostel 96. 96 13 Jestach 14 15. 32 11 Īehovist 59. 591. 65 Jehu und seine Dynastie 39. Isis, Isiskult 7524. 87. 88. Isis = Weisheit 74. 82. 826 402. 46 Jehuda s. Juda Ismael (Sohn Abrahams) Jenseitsvorstellungen 3 c 13. - (Rabbi) 97. 100. 1026 17.18.20.79.7911.88.102 Jeremia 46. 493. 50. 59. 594. Ifrael (Mordreich) 36. 46. 47. 716 Jeremiabrief 92 Jeremias Weissagung der 70 Jahre 502 Jericho 22 24. 3410 Jabne (Iamneia) 96. 97. 103 Jerobeam I. 36. 59 Jaddua' (Hoherpriester) 665. - II. 46 Jerusalem 8. 87. 216. 238. 24. 29. 291. 3. 321. 6. 7. Jahrmärkte 25. 281. 337 Jahve, Etymologie des Na= 344. 10. 36. 75. 903. 96. 97 – das neue 84. 98. 102 Jesaja 47 495. 716. 14. mens 27. 277 Jesajalegenden 16. 167. 477. als Berggott 27 74. 7415 als Dämon 95. 1417. 182. Jefreel 38. 39. 46 Jefus 894. 96. 97. 975. 99. 24. 25 10. 26. 27. 33. 35. 43 als Gewittergott 27, 273. 45. 458 994. 100. 1004. 5. 6

Joahas 518 Jobeljahr 68 Jochanan (Hoherpriester) 63. 66 5. 6 b. Zakkai 93. 935. 97.

**97**2. **102**. **102**2. 5. 19. 37. 39. 40. 103

Joel 56

Johannes der Apoltel 96. 9618 - der Täufer 96. 968. 99. 9913 **Jojachin 42. 51. 51 8. 55. 551** Jojada' (vorexilischer Ober= priester) 37. 42

(nacheril. hoherpriefter)

Jojakim (Hoherpriester) 665 Jonadab b. Rekab 38. 39 Jordan 21

Josaphat 37

Jose der Galiläer 10225. 41 Joseph 14 Erk. 7. 8. 21. 85 15 Josephus 90, 903, 92, 93, 93 29. 95 16. 96. 98. 101.

1014. 102. 10215

Jofia 42. 423. 7. 58. 589. 59. 72 Jojua 14 Erk. 7. 8. 11. 15. 59 — (Hoherpriester) 55. 64. 665

— b. Chalafta 1029. 11. 20. 25.

- b. Chananja 97. 102. 103 Jubiläenbuch 838. 84. 841 Juda (Sohn Israels) 23 - ben Ilai 102 26. 37. 40. 103

— ben Tema 10287

I. der Patriarch 10231. 33. 36. 37. 40. 41. 103 Judas der Galiläer 96. 963. 4

- Makkabäus 76. 841. 7. 9328. Juden als Zauberer 74. 74 12

- Ausbreitung der 52. 524. **74 15. 75. 75 1. 2. 3. 4. 8. 9. 21.** 87. 871. 2. 4. 7. 10. 89. 91. 92

Judenfeindschaft f. Antise= mitismus

Judenverfolgung 75. 7523. 76. 92. 926. 96; s. Anti= femitismus Judit 74

Jungfräuliche Geburt 475. 74. 100

Jupiter Capitolinus 974. 5. s. Zeus

Kabbala 8432. 89 Kadesch (Ort) 14 Exk. 11. 16. 23. 258. 26. 261. 4. 27. 276. 9. 344

Kadeschen f. Prostitution Kainszeichen 304 Kaiser, römische 92; s. die einzelnen Kaiser

Kaiserkult 88. 96 Kajaphas 866

Kalb, goldenes 378; s. Kuh, goldene

Kalender 3 c. 83. 841. 6. 97.

Kambyses 511 52. 55

Kamosch 36

Kanaanäer 21. 23. 59 Kanaanäern, Derschmelzung

Israels mit den 28 Kanaanäische Einflüsse auf

Ifrael 1416. 24. 28. 29. 32. 33. 34. 36. 37. 41. 44, 45. 51. 518. 14

Kannibalismus 2, 38, 58, 6, 61 Kanon 72. 837. 85. 855. 98.

1001. 101. 1012. 102 Karmel 3013. 40. 633 Karmelgott 13 15.

Kasiphja 63 Kastration 3c, 11. 11 13. 22.

621

Kausalschluß 4 Keniter 23. 26. 274. 9. 38 Keramik f. Töpferei

Keruben 911. 812 Ketzer 100. 1002. 3 f. Bücher Kinderopfer 61. 117. 14 Erk. 7.

22. 225. 32. 425; s. Men= schenopfer

Klagefeste 229, 24; vgl. 14 Erk. 618

Klagegebet 1714. 19, 6313 f. Totenklage

Klagelieder Jeremiä 1014 Klassengegensätze 38

Kleid, himmels= 98; val. 8414

Kleider als Zaubermittel 7. 74; j. Mantel, Jaubermantel

– weiße 90

– zerreißen 6. 64, 31 Kleidung 3ab. 810

Kleinasiatisches 21. 21 5. 22. 224. 3014. 34. 347. 8. 18.

74. 743. 4. 5. 793 Knecht Jahves 54. 5410.

Knien 31 Knochen 5

Kohälät 7912. 19. 832. 1013. 5 Kokabe 99. 994

Komana 74

Kommunismus 90. 9035. 36 König der Endzeit s. Messias Königsbuch, Quellen des

K. 431 Königstitel der hasmonäer

75. 76. 7610 Königsvergötterung 122;

s. Kaiserkult Königtum 3c. 38

Jahves; f. Gott als König, Reich Gottes

Königtums, Verwerfung des 95. 951

Konservative Gesinnung 95. 95 16. 98

Konventikel 84. 843. 90. 903 91. 94. 96; s. Shule Kopf als Seelenträger 52 Körperseele 3 b. 4. 44. 5. 17. Kosmogonischer Mythus 9.

98. 15. 154. 5 Kosmologie 53, 84, 102

Krankheit 3a. 4. 5. 7. 73. 20. 6713 84.

- besprechen, heilen 34. 846. 9015. 1005

Krankheitsdämonen 519. 13. 18.

Kriechtiere 92 Krieg 3 a. b. c. 18. 903. 4. 36 Kriege Jahves 35

Kriegführung, grausame 22 Kriegsgesetze 58. 588 Kriegstänze 30

Krim (Schwarzes Meer) 87. 874. 91

Kriminalrecht 3c. 97. 102.

Ktetoël 893 Kuchen s. Opferkuchen Kuh 3 c. 222

Aiche der roten 101. 68.

goldene 633; s. Kalb, goldenes

Kulturmärchen, \* jage 14. 1413. 16. 163. 244 Kultus, Anfänge d. 3b. 8

- Polemik der Propheten gegen den 45ff.

- seit dem Exil 52. 56

— Wertung des, im Juden= tum 68, 77 9, 78 3, 102, 1022. 904. 97. 99. 9910

Kulttanz 3a. b. 13. 267. 30. 3012.13. 33. 331. 34. 91

Kultkleider 514. 30. 307. 10. | Liebe Jahves 46. 50 337, 3412, 38, 90 Kultlegende 16 Kultlyrik 13. 1614 Kultmahlzeiten s. Mahlzeit Kultmusik s. Musik Kultfage, Kultstätte, Kultstiftung 14 Erk. 11. 16. 26. 28. 29. 432 f. Höhen Kultstätten, Sortbestand ber, in Palästina 53. 735 Küssen des Götterbildes 89. 102. 30. Кий 3b. 5. 6. Kutäer s. Samariter Knrene 75. 758. 87. 97

**Laban** 14 Erk. 3. 9 **Cade Jahves 8. 25. 26 27.** 289. 357. 72 Candschaftsdämonen 1315 Caubhüttenfest 1613. 328. 33. 337. 68. 87 **Lea 9. 14 Exk.** 6. 8. 9 **Leben, langes 71.** 71 26. 80 7 84. 8427

ewiges 84. 8427. 856. 93. 102. 10233.35

— nach dem Tode 3 c. 517. 6. 12. 17. 17 20. 88. 93. 93 20. 10239

Lebendiges Wasser s. Wasser Cebensbaum f. Baum des Lebens

Cebensol f. Ol d. Cebens Cebensquelle f. Quelle des Cebens

Ceber als Seelenträger 5. 57 Ceberwahrsagung 57. 710 Cegende 16. 168

gelehrte 84. 842. 85 Ceiche 2. 3b. 5. 6. 64. 103 305. 323. 683

Leiden, Problem des Leis dens 194. 54. 69. 7124. 79. 79 13

Leontopolis 63 12. 75 19. 85 11. 87. 96

Cevi, Ceviten 124. 1412. 26. 2612. 34. 344. 37. 57. 581.7. 6311. 657. 664

Leviatan 910 Libation f. Trankopfer Licht 71. 71 25. 8414. 98 Cichtfest 766 Lichtgötter 74

Lichtwelt (Himmel) 84. 8414 Manasse 42. 425. 59

**Lilit** 7021 liškā 29. 298 Liturgisches 77. 777 Cobpreisung 19. 31. 319 Logos 826. 92 Cohn und Strafe 14. 69. 80. 84. 849. 93 Cosorakel f. Orakellose Cot 14 Erk. 7. 8. 9. 2315 Lüge 74 Eustration 10. 101. 18. 19: f. Rein, Wassergießen Enrik 3bc. s. Kultlyrik Ensimachos (Alexandriner) 92

(hoherpriester) 76 Machanaim 14 Erk. 8. 24. 293, 432 "Macht" 44. 516. 25. 76 Magia naturalis 89 Magie s. Zauber schwarze 846 Magier 74. 742. 5. 89. 901 Magische Übertragung s. Eu=

Stration Magisches Wasser s. Wasser heiliger Quellen, Weihwasser

Mahlzeit, eschatologische

7120. 10228 Mahlzeiten, sakramentale 74. 88. 90. 901. 91

Makkabäer s. Hasmonäer Makkabäeraufftand, Quellen über den 761

Makkabäerbücher 761. 92 Makkabäerzeit, zweifelhafte Datierungen in der 722.

Makkabaios 765 Makpela, höhle 14 Exk.8 Mäläk 32; vgl. Gott als König, Kinderopfer

Maleachi 56 Mälkart s. Baal von Tyrus Malstein 83. 6. 7. 14 Erk. 7. 22. 226. 25. 29. 43. 602. 63;

vgl. Steinkult Mamre 139, 13. 14 Erk. 8. 9.

25 8. 9. 12. 14. 28 1. 29 3. 33 7 633 Mambres 896

"Mammon, der ungerechte" 8411

Mana s. "Macht"

Mandäer 8432. 901. 9912 Manetho 92 Männerweihe 3b. 9; f. Beschneidung Mantel, Fell= 34. 3412. 408 Mantik 3 c. 7. 712. 88. Mara j. Phoinikon Märchen 3b. 8. 9. 14 Marejcha 482. 732 Mariame 86 Marna 224 Martyrium 7921. 8412. 903. 4. 92. 97. 975; vgl. 99 Masqeda 63 Maske 43 Massa 26. 264. 37 Masseba f. Malstein Mäuseopfer 93 Maulwurfopfer 634 Mazzenfest 332.8.68; s. Päsach Medizin, f. Heil-Megaby30s 52. 623 Megiddo 22. 98 Mehlopfer 32. 327 Meir 1029.37. 103 Melchisedeck 7518 Menandros 92

Menelaos 76 Menich, Entstehung des M. f. Anthropogonische Sagen "Menschensohn" 51 13.

8432. 96 Menschenopfer 11. 117. 19. 32. 325. 11; s. Kinderopfer Meriba 26. 264. 37

Messianische Unruhen 95. 96 Messianität Jesu 100 Messias 16 15. 47 5. 55. 55 6. 13. 60. 7122. 804. 84. 8432.

85. 856. 93. 9311. 17. 95. 958. 16. 96. 9612. 97. 975. 98. 982. 100. 10217. 22. 29. 40.44

aus Joseph 10219 Messiaskind bei Dergil 952 Metatron 8432. 102 33 Metoken 75. 87 Mezuza 1028

Micha b. Jimla 40 von Moräschät 48 Michael 813. 8420. 98. 982. 10216

Midian, Midianiter 26. 264. 274.9

Militärdienst der Juden 915. 52. 75. 756. 782. 8511. 87. 943. 1023

Militärische Organisation 3 c Milch und Honig 71 23. 74. 982 Milkom 225 minim f. Keger Mirjam 2511. 378 Mischen 62. 63. 64. 643. 65, 847 Mischgestaltige Sabelwesen 9. 910. 11. 12. 162. 8432 Mischna 93. 936. 19. 9618. 1027. 103 Mispa 293 Mission 52.70.75.87.8713.15. der hasmonäer 75. 76 Mithra 74. 745.9. 87. 88. 90. 901.12 Moabiter 14 Erk. 7. 9. 23. 23 15. 38. 52. 55 16 Moloch f. Mäläk, Kinderopfer Monarchie 15. 75. 7520. 76. Mönchtum, ägnptisches 91. Monogamie 3 a c. 34; f. Weib Monotheismus 517. 41. 426. 44. 45. 46. 53. 54. 65. 71. 79. 791. 85. 87. 89. 9018 92. 102. Moral s. Sittlichkeit Morgenröte 70. 7032 Mosaisches Gesetz 57. 572. 58; s. Gesetz Mose 95. 14 Erk. 11. 16. 214. 26. 265. 6. 27. 2710. 34. 344. 37. 378. 10. 57. 59. 65. 79. 85 8. 15. 17. 92. 98. 101. 1015 - Kindheitslegende von 21. 244. 26. 262 Mosebuch, achtes 845. 89. 896. 1016 Mosesquellen s. Phoinikon Münzprägung 86 Muraschu-Texte 5214 Musik 3b. 34. 56. 664. 67. Mutterfolge 3bc. 31 Muttergöttin 74. 88. Musterienvereine 826. 88; i. Konventikel Mystik, Mystizismus 88. 89. 912. 92. 93. 102. Mythologische Phantasie 3 a.

Mythus 3b. 4. 13. 14 Erk.

14 Erk.1

Nabatäer 14 Erk. 1. 389 Mabel der Erde 70. 7025, 7116. Nächstenliebe69.1024; s. Treue Nachtbämonen 526. 7021; 1. Jahve als Dämon. Nachum 49 Name im primitiven Glauben 3b. 5. 515 Name des Gottes, entdeckt 1612 – offenbart 16 – angerufen 193. 31 Name Jahves als hypostase 28. 289. 67. 82. 821 vermieden 70. 79. 791. 100. 1011. 10213 - durch Aquivalente ersest 791. 102. 10214 — Moses 9015 Jesu 1005 "ber Name" als Bezeichnung Gottes 102 Namen Jahves, lokale 287 Namenzauber 515. 41; vgl. Jahves, Moses, Name Jesu, Engelnamen Nasaräer 903 Masiräer 511. 112. 11 Nationale Hoffnung 55. 5521. 71. 72. 80. 85; s. Messias Naturdämonen 9. 13. 18; i. Chaos Maturmythus 3a. 4. 5. 13. 142. 17 Nazareth 9610. 994 Nazoräer 901. 3. 9610. 99 Nebo 213. 2216. 5113 Nechepsos und Petosiris 74. 89 Netho 42 Nechunja b. Hakkana 10230 Nechuschtan 28. 42 Nehemia, Nehemiabuch 52. 53. 5514. 56. 592. 62. 623. 4. 641. 651. 724. 7514. 762 Mekropole 68. 171 Mero 9517. 98 Nervosität 34 Meujahr 16. 675. 68 Neumondstag 33 Miere (Mierenfett) als Seelens träger 3b. 5. 53. 11. 112; vgl. Sett. Niesen 519 von Damaskus Nikolaos 761.12. 90. 902. 93

Noah 841. 2. 4. 101 Noahbücher 84 1. 6. 89 Nob 29, 326 Nomadenkult 119. 182. 32 Nomadenleben, skultur 88. 119. 18. 182. 23. 24. 27: f. Diehzüchterleben Nomadisches Ideal 88.38.389 Norden f. Götterberg Norden, Feind aus 50. 503. 716 Novisiat 90, 90 10, 12 "Numinös" 41 Dannesmythus 162. 8432 Oberpriester 42. 45 Oblaten 32 Ochje 3c Öl 84. 32. 67. 9017. 913 98, 999 des Lebens 982 Omri, Dynastie des 38.39.46 Onias III. 7519. 76 - IV. 6312. 7519 Opfer 3c. 9. 11. 111. 3. 8. 13. 19. 19<sup>13.</sup> 31. 32. 34. 67. 77. 77<sup>2.</sup> 3; f. Kultus - für den heidnischen Herr= icher 773. 86 Privat= 67. 77. 783 - tägliches 325. 7. 67 Opferkuchen 197. 32. 337 Opferkult, Stellung zum 904 Opfermahlzeit 11. 111. 19. 29. 32. 33. 67 Opferschau 710. 12. 34. 341 Ophra 83. 293 Orakel 3c. 7. 25. 26. 27. 30. 34. 37; j. Mantik, Seher, Wahrsagung Orakelloje 710, 12. 82. 26. 30. 34. 346. 37 Orenda f. "Macht" Orgiastische Kulte 3b. 7 Orientalen, Derbreitung der Orphisches 74. 901 "Der Ort" — Gott 102 Orthodorie 9031. 94. 98. 99. 100. 101. 102 Ortsbämonen 13 Ortsjage 14 Osiris 74 Ostanes 74 Ostani 63. 662 Ostiordanland 90, 901. 8, 99. Däderastie 8510 Pagengeschichte 641. 85 Palastbau 3c Paradies 1417, 157, 163, 17. 1722. 24. 5113. 70. 7026. 71. 714. 74. 7414. 84. 842.9. 856. 9025. 9334. 98. 982. 102. 10237. 39 Paradiesesbaum 7414 f. Baum des Cebens, Baum Allfamen Paradieseskönig 71 22. 8432; f. Urmensch Paradiesesstrom 7027. 7118 Parsismus s. Iranisches Parther 86 Partikularismus im Juden= tum 53. 56. 5613. 79 im Parsismus 74 Parusie 96. 9621 päjach (Pajjah) 119. 16.1613. 26. 263. 7. 27. 3013. **32. 33. 33**6. 8. **52.** 638. 652. 68. 682. 77. 87. 96 Patriarch (Ethnarch) von Ciberias 9319. 973. 103 Paulus 93. 9334. 96. 98. 102. 10215 Della 767, 99 Dentateuch 9015. 92. 9322 samaritanischer 7512. 14 Perserreich 52. 73 Pestengel 136 Petrus 96 Pfahl, heiliger J. 'ašērā Pfingstbrote 3210 Pfingstfest s. Erntefeste Oflanzen als Totem 3b Pflanzenfabel 1410 Pflanzennahrung 7022 Pflug, Pflugkultur 2. 3bc Dhallus 54. 1311. 42; f. Ge= fdlechtsorgane Pharisäer 76. 7612. 86. 87. 893. 903. 93. 944. 95. 96. 97. 972. 101. 102 Philister 5516 Dhilo 87. 90. 903. 91. 912. 92. 96. 102 Philosophie, griechische 74. 85. 85 12; s. Jonische Natur= philosophie Phoinikon 525. 258 12. 13. 26. 284 Phokylides 92 Phoniker, Phonikisches 84. 7.

14. Erk. 7 153. 4. 21. 212.

3013. **36.** 372. 52. 5516. 75. 82. 821. 4. 8416. 8514 Phonix, Dogel 70. 7033. 982 Phrygische Kulte 74. 88 Pietät 6. 12 Dilatus 864. 9516. 96. 9612 Planetengötter 51 13. 70 18; i. Gestirnkult Platonismus 74. 7419. 8512. 88. 904. 912. 92 Dnuel 14 Erk. 8. 24. 2810. 293. 3013. 432. 821 Poimandres 896 Pollion 93. 93 10. 972 Polygamie 3bc. 34; s. Che= formen Polygynie 3b. 34 Dompeius 75. 754. 86. 87. 951 Poseidon 458 Poseidonios 74. 88. 92 Präanimismus 44 Prabestination 74. 846. 93. 98. 102. 10211 Präeristenz 84. 8432. 856. 12 Präsident der Gerusia 5512. 662. 75; f. Snnedrium Drediat 7712 Priester, Priestertum 3 c. 7. 711. 8. 25. 27. 29. 34. 37. 3711. 42. 50. 51. 57. 58. 66. 663. 4. 75. 759. 18. 77. 7710.12.83 Priesterliche Reformen 37. 42. 51. 53 Priesterschrift (Quelle P) 643. 65. 651. 72. 726 Profan 102 Propaganda s. Mission Prophetenbücher 72.80. 9015. 9322. 7514 Prophetenbücher, späte Re= daktion der 72. vgl. 451. 461. 471. 481. 491. 2. 502. Prophetenlegenden 16. 411 Prophetensprüche 34. 9023 Prophetentracht f. Mantel Drophetentum 7. 34. 347. 41. 45. 46. 56. 5619; f. Weissagen Prophetentums, Aussterben des 56. 5619 ProseInten | 66 5. 70. 703. 71 20. 75 24. 87. 87 16. 91. 10225

221. 6. 7. 10. 24. 244. 284, 5. Proselntentaufe s. Taufe des DroseInten Prostitution 13. 22. 2211. 30. 3016. 32. 3215. 37. 42. 5114 Psalmen 1614. 194. 67. 67 11. 722 - Salomos 953 Psammetich II. 51. 52 Pinchoanalnie 41 Ptah 74. 82 Ptolomäer, Coleranz der 76 Ptolemais 7713 Ptolemaios I. 7418. 75. 758. 14 — II. 852. 924 — IV. 7523. 92. 926 — VII. 7523. 87. 926 Pupille als Seelensit 512 Purim 766 Pythagoreismus 74. 88. 90. 901. 3. 35. 92 Quasten am Mantel 810. 68, 1028 Quelle des Lebens 6913. 7027. 71. 7118. 84 - der Weisheit 70. 7028 - im Tempel 7123 Quellen, heilende 1910. 258 — und Flusse, heilige 10. 18. 19. 26. 34. 90. 99 Quelldämonen 525. 99. 139. 1910. 25. 258 Quellorakel 78 Quirinius 86. 863. 95. 9515 Rabbi 932 Rache Jahves 34. 53 Rachegeister 5 Rachel 9. 14 Erk. 6, 8. 9 "Räder" als Engel 812 Rama 3410 Raphael 7018. 813 Rasse, kleinasiatische 2. 3c. 22 Rat der Götter 3c. 15. 151. 7016 Rauch 10. 107. 199 Räucheraltar 67 Rebekka 9. 14 Erk. 6. 8. 9 Recht 3c. 10. 18. 20. 35. 57 f. Gefetz Rechtfertigung 98 Rechtspflege 3c. 20. 26. 34. 37. 909. 97. 978 Reformbestrebungen 37. 38. 39. vgl. Priesterliche Re-

formen

Reformjudentum 76 Regenzauber 77. 1313. 16. 34 Rehabeam 38 Reich Gottes 53. 5521. 74. 80. 84. 8432. 96; j. Gott als Könia Reichstrennung 37 Rein, Reinigung, Reinigungs: bad 102. 30. 305. 68. 74. 78. 847. 88. 90. 901.4. 10. 11. 913. 9326. 1016. Rekabiter 38. 44. 529 Religion, Begriff der 18. 181 als Glaube 47. 54 Religionsfreiheit 75. 76. 87. 97. 973. 103 Religionsverfolgungen 878 Religiöse Gefühle 13 Rephaim 913. 164. 219. 221 Repristination alter Brauche **52.** 53 "Rest" 473. 71. 715. 14 Retter 74 Rettung der Frommen im Gericht 71. 7114 Rnthmus 3bc Riesen 9. 98. 13. 13. 1416. 16. 164. 219. 24. 244 Ritualismus 78. 79 Ritualmord 92 Rigen 3a. 7. 75. 30 Rogel 28 Rom 75. 754. 87. 878. 98 Romanze 3 Rote Bemalung der Knochen Rückkehr der Juden aus

Ruhetag 3311. 68 Rut 1014 Saat und Ernte 3b Sabazios 3418. 74 Sabbat 33. 339. 10. 56. 62. 65. 76. 77. 78. 847. 85. 87. 8714. 89. 90. 904. 91.

Ruhe in der Erntezeit 3311

Babel 52 4. 64

99. 10211 als Unglückstag 339. 89. 90 Sabbatisten 8714

Sabbatiahr 3311. 58. 61. 68. 78

Sabbatruhe 68. 684. 5. 92. 9611 Sabier 901. 9912

Sacharja 53. 55. 56. 59

93. 100. 1001 Sadok 3711 Sadokiden 344. 3711. 60.

657. 664. 75. 7519. 939 Sadokidenschrift 841 Sage 3c. 8. 14

- Polemik der Propheten gegen die volkstümliche 43 Sagengnklen 14 Erk.

Salbung 53. 434 Salomo als Spruchdichter 836; j. Spruchdichtung

als Zauberer 7412. 816.

83, 89, 896 Salomopsalmen s. Psalmen Salomos

Salomos Sklaven 32 Sala 199, 9033, 91, 999 Samaias 93. 9310. 15. 972

Samaria s. Israel - Kolonisten in 52.5211.759

— Ostraka von 285 Samaria (Provinz) 52. 62.

63. 75. 759. 86 - (Stabt) 36, 40, 86 Samariter 52. 52 11. 75.

759. 11. 12. 14. 8519. 894. 9322. 27. 95. 9611. 12 Sampsäer 903. 99 Samuel 14 Erk. 11. 34. 349

der Kleine 100 Sanballat 62. 63. 7514 Sanherib 47. 477. 48

Sara 14 Erk. 1. 6. 8. 9 Satan 70. 7020. 7417. 81.

846.18.24.98 Saturnstag | Sabbat als Un=

glückstag "Schächten" 58. 94 šaddai 654. 70. 7015

Schaf 3c. 337 Schafschurfest 33 Schamgefühl 90; s. Unan-

Schammai 1013. 102. 1029.

34, 35 Schattenseele 3b. 4. 5

Schaubrote 32 Sema' 7712. 94. 942. 102. Scheol s. Unterwelt

Scheichbassar 553 Schickfal, Schickfalsglaube 74.

7419. 846. 88. 89. 90. 90 1. 3. 22. 9331

Schlachtberichte, volkstüm= liche 458. 7110

Sadduzäer 7612. 865. 903. Schlachtopfer 32. 638. 678 Schlachtung - Opfer 32 Schlange, eherne 26. 265. 9

— geflügelte 910. 812 — als Quelldämon f. Quell= dämonen

Schlangendämon 3b. 5. 92. 9. 10. 162. 258. 28. 812 Schlangenbeschwörung, sbiß 34, 99

Schlangenidol 42 Schlangenstein 28

Schmuck 3ab. 8. 810. 30.

Schneiden als Zauber 3a. 75 Schnigbilder 29. 337 Schöpfung der Welt als Thema der Kultlegende

16. 1614

durch das Wort s. Wort Schöpfungsära 8514

Schöpfungssage 5 17. 15 5. 1717. 433. 82. 824. 982; j. Chaos, Götterkampf Schreckträume 13

Schreiber s. Gelehrte, Schule Schriften, die heiligen 72. 83. 9327. 101. 1016; f. Kanon Schriftgelehrte f. Gelehrte,

Schule Schuhe, Ausziehen der 102. 30 Schuld, Schuldbewußtsein 19.

194. 35. 3512 Schuldopfer 323. 67. 678 Schule 83. 832. 5, 93. 934.

7. 8. 965; f. Konventikel, Musterienvereine Schutdämonen 13. 18. 74

Schutzengel 706, 18. 81. 84. 8420; s. Schutzdämonen Schweigen 295, 7110, 90, 902 Schwein, Schweinefleisch 93.

16. 683. 781. 92 Scipio 458

Seele (näfäš) 517

Seelenvorstellung 3b. 4. 5. 7. 92. 10. 11. 17. 84. 848 Seelenwurm 5

Segen und Fluch 76. 30. 302. 34

Seher 34. 341

se'īrīm f. Bocksdämonen Selbstpeinigung, =verwun= dung 6. 11. 1113. 30. 3014. 31

Selbstverstümmelung 11.1113 22: f. Kastration

264 Seleukiden, hellenistische Beftrebungen der 76 Semiten, älteste, in Sprien 2. 3bc. 21 Sephanja 49 Sepphoris 7517. 103 Septuaginta 85. 85 1. 2. 101 Seraphim f. Schlange, geflügelte Serapis, Serapeion 74. 74 18 Serubbabel 52. 55. 553. 4. 5. 64; s. Tempel Serubbabels Seth (Typhon) 2510. 74. 7417 923. 982 Sibylle, Sibyllinen 85. 858. 18. 952. 98 Sichem 83. 14 Erk. 8. 218. 242. 291. 3. 337 Berftörung des Tempels 3u 666. 7511. 76. 767 Sichemiten, Seindschaft gegen die 7514. vgl. Samariter Sichon 1315 Sidon 519, 52 Sikarier 96. 9618 Silo 8. 25. 29. 32. 344. 37 Simon b. Eleazar 10286 — b. Gamliel I. 93 - b. Gamliel II. 103 — b. Johai 10211. 18. 19. 35. 37. 103 — (Hasmonäer) 76 Magus 894 Simfon 511. 1415. 14 Erk. 7 8. 9 Sinai 213. 25. 25 10. 27. 2811. 338. 35. 44. 821 Jug zum 26. 264. 276 Sinear = Babylonien Sintflutsage 15. 15 6. 21, 21 5. 74. 747. 14. 842. 87. 8714 Sirazide und sein Enkel 7212. 837. 855. 101. 1012. 102 Sitte 10. 18. 20. 35 Sittlicher Inhalt der Prophetenreden 45. 46. 47. 479. 48. 49. 56 Sittlichkeit 20. 43. 78. 79. 85 und Religion 20. 35. 69 — besser als Opfer 783 Skalpieren 511 Skarabäen 810 Skepsis 69. 79 79 12

sklaven

Skulptur 3bc

Skythen 498. 503

Sohn Gottes 8432. 1006 10217; s. Göttersöhne Sonne 982 - Gebet zur 90 Sonnenaufgang, Gebet bei Sonnenjahr 70. 7031; s. Kalender Sonnenkult 14 Erk. 8. 218. 22. 2214. 42. 7014. 74. 749. 88. 99 Sonnenmythus 70. 7031 Sonnenrosse, swagen 42 Sonnenvögel 982 Sonnenzauber 1313 Sophokles 6912. 92 Sor'a 83. 14 Erk. 8. 9. 293 Speichel, Speien 3b. 5. 59. 7. 74. 90. 9021. 99 Speisevorschriften 9. 92. 53. 68. 847 Speisopfer 19. 327. 638 Speisung des Gottes 11. 199 Spiritualistische Eschatologie 98. 10236 "Sproß" (Messias) 556 Spruchbichtung, weisheit 69. 83. 832. 5; j. Salomo Spukdämonen 13. 18 Staat 3c. 20 Städte, hellenistische 73. 731 Städtebau 2. 3c. 21 Städtischen Cebens, Derachtung des 905. 91 Stadtverfassung 66. 662. 733; val. Gerusia, Synedrium Stämme Israels 14 Erk. 9. 23. 25. 36. 37 Stammesfeste 3b Stammesgliederung 3bc Stammessage 14 Stände 3 c. 247 Statthalter, persische 62. 622 Steindenkmäler, megalithische Steinhaufen (gal) 3b. 6 Steinkreis (gilgāl) 83 Steinkult 8. 82. 9. 24. 25. 63. 633; s. Malstein Steinwurf beim Sluch 76 Steinzeit 2. 3abc Stele 88; f. Malstein Sklaven 3 c. 9035; f. Tempels Stellvertretendes Opfer 19 Sterndienst f Gestirnkult Sterne, Gericht über die; s. Gerichte über die Sterne | Tab'era 26

Sternenzwang 74. 88. 89 Sterngeister, eengel, egötter, mythen 70.706.30. 7111.81. 84. 89. 92; s. Wächterengel Sternhimmel als Wohnung der Seligen 74. 982 Stierkult 82. 8. 9. 914. 222. 28. 28 6. 29 6. 34 18. 36**. 43** Stiftshütte 26. 34. 65. 652. 6. Stimmen f. Geisterstimmen Stoa, Stoizismus 74. 7419. 822. 8512. 88. 89. 912.3. 92, 938.31 Strafengel 7018 Strafrecht s. Kriminalrecht Streicheln des Gottesbildes 102. 30. 3011 Sühne, Sühnopfer 10. 13. 328. 67; f. Versöhnungstag Sünde 20. 35. 35 12. 57. 79 Sündenbekenntnis 79 Sündenbock 68 Sündenfall 696. 7914. 98. 982; f. Urmensch Sündenvergebung 35. 35 10. 21 24: 99 Sündhaftigkeit des Menschen 69. 696. 79. 7914. 102: 1. Trieb Susanna 85 Symbol 43. 7. 8. 87 Symbolische handlungen 76. - Namen 46. 47. 473 Symmadios 1018 Sympathie der Elemente 74 Synagoge 77. 7713. 85. 87. 8710. 941. 96. 102. 103 "Synagoge, die große" 9319. Snnagogalgottesdienst 77 12. 85. 87. 93. 94. 94 <sup>2</sup> Synagogalgottesdienstes, heidnische Anhänger des 75. 7524. 87. 92 Snnedrium 5512. 66. 662. 733. 75. 86. 93. 9310.14. 15. 97 Synkretismus 85. 88. 89. 90. 93. 98. 99. 103 Sprien, Sprisches 83. 4. 7. 13. 138. 11. 14 Erk. 6. 222. 13.

Ca'annek 355

3014. 34. 348. 36. 902

1016.8

Thales 155

19. 1016 Tag Jahves ("jener Tag") 273. 45. 458. 47. 49. 53. 71. 715 Tagewählerei 89 Talisman 3b. 8. 18 Talmud 103 Camid s. Opfer, tägliches Cammuzkult 42 Cannaiten 1027 Tang f. Kulttang **Carphon** 97. 100 Tätowierung 3b. 30. 304 Taube, Taubenopfer 93. 14. 222. 325 Caufe f. Rein - des Droselnten 87. 87 15. 99. 993 Täufersekten 901. 96. 968. 99. 9912. 13 Tausendschaft 3c. 312 Caro 1026 Tehom (tiamat) 910. 152; 1. Chaos Tempel im allg. 3c. 29 — als Abbild des Himmels 74 — als Wohnsitz Jahves 67. 708. 71 — außerhalb Jerusalems 63 - bei den Persern 74 — des Herodes 94. 96. 97. 98. 99. 102. 10224 Salomos 8, 83, 7, 269. · 29. 29 4. 36. 42. 47. 48. 517. 52 Serubbabels 517. 52, 5215. **54. 54 5. 55. 55 10. 60. 61 1.** 62. 64. 67. 77 — zu Betel und Dan 29. 36 — zu Elephantine 75 zu Sichem f. Samariter, Sichemiten — zu Silo 29 Tempelaufficht 86 Cempelgesang 77; s. Kultlyrik Cempelquelle f. Quelle im Tempel Tempelschändung 3c. Tempelsklaven 95. 30. 32. 664 Tempelsteuer 67. 77. 77 4. 87. 96. 975. 103 Tempelweihfest 766 Testamente der Patriarchen 84. 841. 101

Teufel f. Satan

Theodizee 54. 69 Theodosius II. 103 Theodotion 1018 Theogonie 3 c. 98, 24, 433 Theokratie 661. 769. 96: s. Gott als König Theosophie (Theologie) 9334. Therapeuten 902. 33. 37. 91. 92 Theudas 96 Thot=Hermes 74. 82. 825. 844 Chrakisches 3418 Chronbesteigung des Gottes 16; s. Neujahr Tiberias, Patriarchen von Tiberius 7517. 878 Tiere, dem Menschen gleich, überlegen 9 - als Kulturbringer 16, 162 — als Schutgeister 9 als Verkörperung des Gottes 9. 914 - begegnende 78. 915 - als Begleiter des Gottes 9. 914. 18 -, heilige 3b. 9. 914. 18 Tierahne 12 Tierattribute 912 Tierbilder 810. 42 Tierfabel 1410 Tiergestalt der Seele 3b. 43. Tierkult 9. 18. 42. 681. 74. Tiermärchen 14 Tiernamen der Stämme 9. Tiernumina 99. 13. 14 Erk. 6 Tieropfer 19. 32. 9017 Tierschlachtung am Grabe 6 Tierseelen unsterblich 982 Tierverwandlung 9. 14. 149 Tierzüchtung 9. 93. 13 Cischgemeinschaft 782 Citus' Krieg gegen die Juden 903. 95. 9516. 96. 972. 10224 Tobia, Tobiaden 76. 762 Tobitlegende 7415 Tob 7. 69. 6915. 79. 848 Todesengel 7018

Tabu 3b. 37. 10. 11. 18. | Text, normativer Bibel= 101, | Todesurteile des Synedriums 86. 973; s. Kriminalrecht Coleranz s. Religionsfreiheit Tonsur 64. 30. 34. 3413; f. haar, haaropfer, haarraufen Töpferei 2. 3b. Tophet 117 tōrā 723; s. Geseth Tosephta 103 Totemismus 3b. 35. 9. 93. 10. 11. 14 Toten, Gaben für die 2. 6. 11 Totenbeschwörung 525. 79. 11. 137. 28. 30. 34; f. Be= schwörung Totenbrücke 74 Totendämon, -geist, -seele 5. 5 17. 25. 6. 7. 7 11. 9 13. 16 4. 796 Totenerweckung 402 Totenfeste 3b. 12 Totenklage 3b. 6; s. Klagegebet Totenkult 3 bc. 25. 30 Totenkuß 6 Totenlampe 12 Totenopfer 3b. 6. 11. 127 Totes Meer 90. 903. 997 Tötung als Strafe 20; j. Derbrennung Tradition f. Überlieferung Trajan 97. 975. 99 Trankopfer 199. 32. 67 Transzendenz Gottes Trauerbräuche 6. 64. 11. 30. Trauerkleid, -schurz 64. 31 Traum 43. 5. 72.10. 34: 1. Inkubation, Schattenseele Traumbeutung 34.836.901.23 Treue gegen den Stammes. genoffen 20; f. Nächften-Treueid für den Kaiser 9311 Trieb, böser 7914. 102 mystischer 41 Tritojesaja 56 Tur, Turpfosten 12 Typhon s. Seth Thrus 4210. 51 — Dynastie von 552

> Uberlieferung 8. 12 Anfänge der ifraelitischen Geschichts= 1.14 Erk. 23

Überlieferungskette der Rab= binen 9319. 102. 1027 Unanständig 104. 90 Universalismus 52. 56. 56 13 Unrein 10. 102.3. 18. 30. 305. 90; s. Rein Unreine Tiere 9. 92. 16. 683 Unsterblichkeit 17. 1724. 5513. 69. 6913. 15. 74. 7419. 81. 826. 88, 90, 9034. 98 - der Tierseelen 982 Unterricht s. Schule Unterwelt 3c. 1312. 17. 172. 11. 20. 69. 849 als Ort der Seligen s. Elnsium -Riederfahrt zur 1727. 6913 Pförtner der 1710 Unterweltsgötter, sgöttin 3 c. 13. 1312, 17. 1711 Unterweltsströme 17. 1714. 6913 Utilitarismus 79. 7912 Urbevölkerung 21. 219. 23 Urgeschichte 24 Urim und Tummim f. Orakel= Urmenich 1416. 157. 17. 24. 51 13. 70. 70 22. 29. 71 4. 74. 74 14. 84 2. 32. 98 2 f. Sünden= fall

7022. 7414. 842 Urzeit, Glück der 157; f. Gol= denes Zeitalter

Urväter 44. 98. 16. 165. 24.

— Wiederkehr der 15

Darus 95 Dater als Titel 9012 "Dater im Himmel" 102; vgl. Gott als Dater Dater und Mutter ehren 125 Daterfolge 3c. 31 Degetarianismus s. Fleisch Degetationsdämonen 13. 139 — göttin 74. 749 - kulte 3bc. 54. 114. 18. 22. 24. 28 - tänze 30; s. Kulttanz Derbrennung der Leiche 2. 68

des Opfers 1313. 32; j. Brandopfer, Seueropfer als Strafe 68. 1010 Derbrüderung der Opfernden

Dereine f. Konventikel

Dergänglichkeit des Menschen 1. Too Dergeltung 14. 69. 79 Derschlingungsmotiv 14. 143 Dersöhnungstag 10. 667. 67. 675. 68. 787 Derwandlung, ekstatische 3418; f. Tierverwandlung Verwandtenehe 74 Despassan 9517. 96 Desuv, Ausbruch des 98 Diehguchterleben 33. 37 Disionen 5. 34. 84. 842. 9023.

der Propheten 45. 453. 47. 517; s. Berufungsvision Disionare Reise 5. 517 Dögel, unreine 92 Dogelgestalt der Seele 3b. 5 Dogelschau 915. 341 Völker, letter Ansturm der 716; s. Gog

Völkergericht s. Weltgericht Vollmondstag 33. 339

Dorbeter 77 "Dorhaut" der Obstbäume

3210 Vorkämpfer 3c. 310 Vorläufer des Messias s. Elia als Vorläufer

Dorsehung 8512. 93. 9331. 1001

Dorzeichen, =deutung 7.30.34 Dulkan 2510. 278

"Wächterengel" 8416. vgl. 244

Waffen 2. 3a.b.c. 7. 74 Wagen Gottes 812. 9334. 102 Wahnsinn, Wahnsinnsbämos nen 13. 18. 34. 3417

Wahrhaftigkeit 7918. 8415 Wahrheit und Lüge 74. 84. 8415

Wahrsagung 522. 7. 915. 28. 34. 341. 90. 901; j.Orakel Wallfahrten, Wallfahrtsfeste 25. 26. 28. 31. 322. 33. 67. 672. 77. 772. 87. 94. 103

Wanderlegenden 402 Wanderungen der Völker 3b Waschungen, rituelle s. Rein Wasser, fruchtbarkeitwirken=

des 9027

-heiliger Quellen und Slüffe f. Quellen

Wasser, lebendiges 90. 9031; f. Quellen und Sluffe

- als Reinigungsmittel 10 — als Sakrament 9033

- Versenkung des Opfers ins 139. 13. 337 Wassergießen, -libation 13 13.

328; s. Custration Weg des Lebens und des

Todes 6913, 10235 Weib 20. 79 18. 84 10. 982;

s. Monogamie Weihen 32. 3215

Weihgeschenke 29. 32. 773. 4. 904

Weihopfer 10. 323. 678 Weihrauch 199. 337. 638

Weihwasser 18. 19 Wein, Enthaltung vom 38. 389. 9017. 913

Weinbau 2. 114. 11. 982

Weinlesefest f. Laubhüttenfest Weinopfer 32. 337. 67 Weise 34. 69. 836. 84. 843.

Weisheit 74 .7417. 82, 822. 6. 83. 84. 846. 93. 98

Weisheit Salomos 92 Weisheitsliteratur 93; s. Spruchdichtung

Weissagen 90. 9023. 9311; s. Prophetentum

Weizen, Ur= 2 Weizenbrote geopfert 33 Welt, Entstehung der 15. 244

824; j. Schöpfung - diese und jene 89. 98. 102.

10232. 37. 40. 44 s. Äon Weltbrand 747. 982 Weltgericht 471. 496. 7111

74. 80. 84. 8432. 96. 98. 102. 10220; f. Eschatologie Weltjahr 747

Weltreich 52. 73. 98 Weltuntergang 15. 98.

Weltzeitalter, Weltdauer 15. 157. 654. 74. 84. 846. 8514

s. Schöpfungsära Wendung des Geschicks 5511

Werke, verdienstliche 79. 7915. 102; s. Gnade und Werke

Werken, Gericht nach den 10234.

Wetterdämonen 13. 1313 Wiederkehr, ewige 747 Wintersonnenwende 766

"Wohnung" (šekīnā) 102

Wort 7. 76. 9 Wort als weltschöpferisch 70. 709. 74. 82. 825 Wüstenheiligtum s. Stiftsshütte Wunder, Wunderlegenden 4. 71. 16. 168. 30. 301. 408. 41. 47. 74; s. Jauber

#### Xerres 52

**3ahlen, künstliche** 3c. 311. 12 3ahlenmysik 9329. 1026 **3arathuschtra** 74. 896 **3auber**, eglaube 3ab. 4. 58. 64. 5. 6. 7. 73. 8. 10. 102. 11. 14. 18. 22. 40. 7021. 7112. 74. 81. 84. 88. 89. 99. 100. 1001

Jauberer 3b. 7. 8. 81. 28. 836 Zauberformeln 7 Zaubermantel 811 Jauberring 7412. 816. 89 Zauberschriften, =bucher 7. 77 74. 7412. 816. 89. 9015 Zauberspeise 7 Zauberstab 7. 77. 811. 26. 408. 41 Zaubertanz 3b. 13 Zaubertrank 7 Jedekia (König) 42. 51. 551 — (Prophet) 3418 Jehn Jc. 312. 23. 2310. 75 - Stämme s. Israel Jehnt 1313. 241. 32. 3210.

58. 587 8. 62. 67. 677

Zeichen f. Dorzeichen Zeit, die unendliche 74 Jeloten 938. 13. 955. 11. 96. 967. 98 Zelt s. Stiftshütte Zentralisation des Kultes 51. 58. 63. 63<sup>5</sup> 65. 67 3eus 76. 97 3iege 3c. 337 Jion f. Jerusalem, Tempel Zivilrecht 86. 97. 102 Jorn Jahves 35 Zoroaster s. Zarathuschtra Zungenreden 3418 3mischenreich 74; f. Segefeuer 3mölf 3c. 311. 14 Egk. 9. 2311. 7210

# Einführung in das Alte Testament

Geschichte, Literatur und Religion Israels

bon

## Professor D. Johannes Meinhold Bonn

VIII, 316 8. Grundpreis: geheftet M. 4.- ; gebunden M. 5.50

Auf knappem Raum wird alles gesagt, was gesagt werden mußte, und dabei bewahrt eine leicht lesbare und glatte Darstellung den Ceser vor der Gesahr, von der Stoffmenge erdrückt zu werden. Die Prosangeschichte, die Literatur und die Religion Israels, sonst üblicherweise in drei Diziplinen behandelt: Israelitisch-jüdische Gesch chte, Einleitung ins A. T., Alttestamentliche Theologie, sind hier zu einer einheitlichen Darstellung zusammenge arbeitet. Die einzelnen Abschnitte, in die der Geschichtsverlauf zerlegt ist, werden eingerahmt von einer Darstellung der politischen Vorgänze, und in diesen Rahmen wird hineingestellt, was zur Literatur und zur Religion der jeweiligen Epoche zu sagen ist. Diese zusammensassen der den der den der ner begen it ande en wird, vor der zesonderten Behandlung der einzelsnen Gegen stände den Vorzug. Der vorliegende Entwurf zeigt, daß sie auch im Lernbuch möglich ist. Cernbestissen von diesem Buch viel, viel Nutzen haben.

O. Eißseldt in der Deutschen Literaturzeitung, 1921 Ar. 6.

Es ist wirklich eine erstaunliche Fülle belehrenden Stoffes, der dem Ceser auf diesen 300 Seiten zugeführt wird, und überall verrät sich der Forscher, der die einzelnen Fragen selbständig durchgerungen hat . . . Gerade bei solchen Gesamtdarstellungen tritt es einem immer ins Bewußtsein, daß trotz aller Meinungsverschiedenheiten im einzelnen des Verbinden den in der atl. Forschung heutzutage schon unendlich mehr ist als des Trennenden. So wünsche ich dem Buche von Herzen recht viele Ceser. E. Sellin in d. Theol. d. Gegenwart, 1919 H. 5 u. 1920 H. 3.

Der Verf. hat sich die Grundsätze der Sammlung ernsthaft vor Augen gestellt: daher in seinem Buche eine bemerkenswerte Vorsicht und Zurück haltung in eigenem Urteil... Auch war der Verf. zur Erfüllung seiner Aufgabe wohlvorbereitet: er neigt von Natur zu einer ruhigen, verhältnismäßig unparteisschen Untersuchung der Fragen... So wird der Kachgenosse gern ein Buch in die Hand nehmen, das mit so viel Sachkenntnis und Besonnenheit versaßt worden ist.

h. Gunkel in der Theol. Litztg., 1920 Nr. 7/8. rlebbar wahr wird uns alles im Licht der Zeitgeschie

Eebensfrisch und nacherlebbar wahr wird uns alles im Ticht der Zeitgeschichte gezeigt... Besonders liedevolle Sorgsalt wird auf die Propheten verwandt... Hätten wir doch, wir jeht alten Semester, für unser akademisches Studium solche Anleitungen gehabt! Mit Neid und Wehmut werden wir erfüllt auf solche Pädagogie, aber auch mit Antrieb und Begeisterung, noch einmal und besserzung, okt. 1919.

Mit besonderer Freude sieht man, wie M. mitten im Strome der gegenwärtigen Arbeit steht, wie sich hier in besonnener Weise alte und neue Ergebnisse mit modernsten Fragestellungen mischen. So wird man über die tatsächlichen Forschungen unterrichtet und zugleich zu eigenem Suchen gedrängt. H. Gr. in der Evang. Freiheit, 1920 H. 1.

1. Or. in der Evang. Freiheit, 1920 h. 1.

Nicht nur der am N. T. sich bildende Theologe, sondern auch der noch mehr über das A. T. hinauswachsende praktische Seelsorger wird darum mit Freuden ein solches Hilfsmittel der doch immerhin unerläßlichen Einführung in den jezigen Stand der atl. Wissenschaft ergreifen . . . Nirgen ds wird ihm eine so klare und umfassende Zusammenstellung aller einschlägigen Prosbleme geboten.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, 1920 h. 4.

Mancher wird anders urteilen als M. Das mindert den großen Wert

dieser, zudem überaus billigen Einführung nicht.

Evang. Kirchenbl. f. Schlesien, 1920 Ur. 43.

# Einführung in das Neue Testament

Bibelfunde des Meuen Testaments Geschichte und Religion des Urchristentums

Prof. D. Rudolf Knopf Bonn

nach des Derf. allzufrufem Lode, wurde das Buch von den Proff. Weinel und Lietmann neu bearbeitet und erscheint Ende 1922 in 2. Auff.

Das Buch enthält nach je einem Abschnitt über die Sprache und den Text des N. T.s eine Darstellung der urchristlichen Literatur in der Art, wie sie in den sog. Einleitungen in das N. T. gegeben zu werden pflegt, jedoch in dankenswerter Weise um die außerkanonische Literatur vermehrt und bis auf die ältesten Apologeten aus-Dazu kommt ein Abrif der Kanongeschichte. Der Derf. beschreibt weiter unter bem Citel "Neutestamentliche Zeitgeschichte" die außere Geschichte bes Judentums, seine Religion und das "Griechentum", worin der Synkretismus einbegriffen ist. Als "Ansänge des Christentums" werden endlich Jesus und seine Predigt, das apostolische Zeitalter (die Urgemeinde, Paulus und die heidenmission) und die nachsapostolische Zeit (das Judenchristentum und die heidenkirche von 70—150) behandelt. Die herrschende Buchernot zwingt leider ben Studenten zu starker Beschränkung in seinen Anschaffungen. Darum ist es dankbar zu begrüßen, daß K. hier auf verhältnismäßig knappem Raum eine Einsührung in das N. C. gibt, die dem Anfänger gute Dienste leisten kann, und die ihn auch, ohne den Eindruck zu erwecken, alles "zum Examen Notwendige" zu enthalten, weiterführen wird.

Rud. Bultmann in der Deutschen Litztg., 1921 Nr. 18. Mit richtigem pabagogischen Taktgefühl hat K. den in den geläufigen Bandbüchern leicht zugänglichen Stoff zusammengedrängt, um für andere Partien Raum zu gewinnen, über die sich der Student nicht so gut unterrichten kann . . . Besonders zu rühmen ist die leicht verständliche Darstellung, die deutliche Heraus= arbeitung der Probleme (was für diesen 3weck viel wichtiger ift als deren Entfcheidung) und die padagogisch besonnene heranführung an Quellen und Citeratur . . . Am allermeisten habe ich mich an der Tatsache gefreut, daß uns nun wirklich eine Einführung in das Ganze des Urchristentums geschenkt ist, in der weder die religionsgeschichtlichen Beziehungen noch die außerkanonischen Schriften vernachlässigt sind . . . Gerade die vorliegende Schrift zeigt, daß wir in K. († 19. I. 20) nicht nur den Gelehrten, sondern auch einen wahr= haft begnadeten Cehrer beklagen.

Martin Dibelius in der Theol. Litzgt., 1920 Ur. 9/10. Dom methodologischen Gesichtspunkt aus hat K. seine Aufgabe geradezu glänzend gelöst. Der hauptwert des Buches liegt in der nahezu erreichten Dollständigkeit der Übersicht über alles Wissenswerie und in der Anpassung an die Bedürfnisse der studierenden Lefer.

hadorn (Bern) im Theol. Litbericht, 1920 h. 2. Was wohltuend berührt und das Buch so empfehlenswert macht, ist, daß K. den gegensätzlichen Standpunkt nicht verschweigt, daß er auf jede Polemik vers gichtet, die wilfenschaftlichen Arbeiten der Rechten anerkennt, fie namhaft macht und zu ihrem Studium auffordert.

Korrespondenzbl. f. d. ev. Geistlichkeit in Bayern, Nov. 1919. Auch ältere Kollegen können durch diese reichhaltige, in vielen Stücken eigenartige Einführung auf das Lausende gebracht werden; die konservativen werden ihn nicht pietätlos und die modernen nicht kritiklos finden.

Kirchl. Ang. f. Württemberg, Oktober 1919.

Hier finden wir auf das schönste zusammengestellt, was wir als wissen= schaftliche Theologen jederzeit gegenwärtig haben möchten. Neues Sächsisches Kirchenblatt, 1919, Nr. 43.

Alles in allem: ein Buch, bas bem Käufer für wenig Gelb eine ganze Bibliothek ersett, ihm zuverlässige Kenntnisse vermittelt und ihn zu eigenem D. Thomsen in der Philol. Wochenschrift, 1921 Ur. 32. Sorichen anregt.

# Glaubenslehre

Der evangelische Glaube und seine Weltanschauung

### Prof. D. Horst Stephan Marburg

XV, 336 S. Grundpreis: nur gebunden M. 6 .-

Was ein Cernender braucht, hier ists: lebendige Einfüh. rung in das Wesen des Glaubens unter steter Berücksichtigung des religiösen Erlebens und der Fragestellungen der Gegenwart und unter kräftiger Hervorhebung seiner geschichtlichen Eigenart ... Ich denke, schon diese Bemerkungen machen Cust, das durchaus eigenartige Buch kennen zu lernen, Alles darin wirkt frifch Schleswig-holsteinisches Kirchenblatt, 1920 Ar. 30/31. wie Morgentau.

St. ist ein gang vortrefflicher Snstematiker. Das ist in meinen Augen viel, ist der höchste Ruhmestitel für einen wissenschaftlichen Dogmatiker . . . St. ift als hiftoriker gang fo bewandert auf dem weiten Gebiete der fur den Dogmatiker der Gegenwart bedeutsamen Ideenentwicklung, wie anderessits als System at iker Willens und im Stande, sich selbst zur Geltung zu bringen. Seine Fähigkeit, sich einen Standort zu erobern und die Probleme zu sondern und zu sichten, die überhaupt Bearbeitung verdienen, ist so unbestreitbar wie die, immer wieder zu fesseln . . . Er faßt die Geltungsfrage mit voller innerer Freiheit und mit weitem historischem Blick, auch bester allseitiger philosophischer Schulung, also mit erwogenen kritischen Maßtäben an. Ich kann hier unmöglich zeigen, wie fein und anregend seine Erörterungen sind. S. Kattenbusch in der Christl. Welt, 1921 Ur. 9.

Außerordentliche Klarheit und Sauberkeit der Disposi. tion, Prägnanz des Ausdrucks, Schlichtheit und Wärme in der Diktion, Innerlichkeit und Lebendigkeit und Marme in der Diktion, Innerlichkeit und Lebendigkeit in den Ausführungen, die bedeutsame Grundlegung des Ganzen aus dem Wesen und der richtigen Entsaltung des evangelischen Glaubens heraus gewinnen so fort für St.s Grundriß. Dazu überall der kraftvolle Versuch, aus den Fragestellungen der Gegenwart heraus 3u denken, neu aufzubauen und neu zu sehen . . . Das eigenartigste und werts vollste Stück des Buches ist der dritte Teil: der Aufriß einer religiösen Weltansicht auf Grund des Evangesiums in Auseinandersehung mit den Fremdreligionen, dem allgemeinen Geistesseben und mit dem Problem der Natur. Wir prakti Geistliche können viel von Stephan haben. G. Mahr in der Dorfkirche, 1921 Ur. 10. Wir praktische

Man kann nur fagen, daß dieses Buch in vieler Beziehung als eine wirk. liche Bereicherung unferer bogmatischen Literatur anzuseben ift. Es ist lesbar geschrieben, es ist klar und zum Teil originell aufgebaut, es ist auch in haltlich für jeden Kenner der modernen Cage bebeutungsvoll. Ausgezeichnetes Schleiermachersches Erbe, durchdrungen mit der charaktervollen Herrmannschen Art, die an Kastan das Auseinanderlegen der Probleme, und an Ritschl die Nüchternheit gelernt hat, alles das verbindet sich hier und steht doch zu gleicher Zeit auch entgegengesetzten sonstigen Cendenzen offen.

hupfeld (Bonn) im Theol. Litbericht, 1921 Mr. 2 ... so vergesse man nicht, daß der Derf. selbst neben aller Bestimmtheit im Jentrum des Glaubens von "leisem Casten und Ringen" redet, und daß eben des wegen in unsere garenden Gegenwart ihm mancher Werdende da für befonders dankbar fein wird.

Th. Haering in der Theol. Litztg., 1921 Mr. 5/6. Ein Buch, das recht klar die dogmatische Arbeit mit dem religiofen Erleben und den Fragestellungen de Gegenwart verwebt und dadurch zu einem sesten religiösen Standpunkt verhilft. Indem es das tut, leistet es aber auch Pfarrern und theologisch interessierten Laien einen großen Dienst und gibt ihnen ein wertvolles hilfsmittel gerade für die in der Gegen. wart so wichtige apologetische Arbeit. Es gibt wenige Dogmatiken, bie so birekt für die Prazis fruchtbar gemacht werden können, wie die porliegende. Dolkskirche, 1921 Mr. 14.

# Ethik (Christliche Sittenlehre)

nou

### Professor D. Dr. Emil Walter Mayer Gießen

XII, 329 S. Grundpreis: geheftet M. 6.-7 gebunden M. 7.80

Aus dem Vorwort des im Juli 1922 erschienenen Buches:

Eine Bearbeitung der Ethik kann heute nicht gut an der Frage vorübergehen, inwiesern und unter welchen Doraussetzungen "Ethik" als Wissenschaft möglich sei. Allein schon darum mußte vorliegendes Cehrbuch durch einen moralphilosophischen Teil eröffnet werden. In diesem konnte dann auch die, an sich keineswegs selbstverständliche, Gleichsetzung von christlicher Sittenlehre und Ethik ihre Begründung sinden. Eine ausführlichere Auseinandersetzung mit den Anschauungen Max Schelers wäre dabei freilich nur möglich und geboten gewesen unter der Voraussetzung, daß die ganze ihnen zugrunde liegende "phänomenologische" Erkenntnistheorie überhaupt zu Recht bestehe.

Die Notwendigkeit und Zweckmäßigkeit eines zweiten wesentlich geschichtlichen Teils wird aus den Ausführungen des Textes selber hoffentlich mit hinreichender Deutlichkeit erhellen.

Im dritten, die sogenannte "spezielle Ethik" behandelnden, Teil war vor allem der Umstand zu berücksichtigen, daß die christliche Ethik eine Gesinnungsethik ist — ama et fac, quod vis", lautet ein ebenso schoes als tieses Wort Augustins — ; und es mußte daher auch den Einwänden gegen irgendwelche Ausstellung von Einzelnormen

durch die spezielle Ethik Rechnung getragen werden.

Außerdem war aber noch dem Problem von dem Verhältnis der driftlich-fittlichen Gefinnung gur profanen Kultur besondere Aufmerksamkeit gu widmen. Ein flüchtiger Blick auf die Gegenwart genügt ja bereits, um die Erkenntnis zu erschließen, wie leicht jederzeit naturalistische Kulturseligkeit umschlägt in schwarmgeistige Ablehnung der Kultur. Gedankenlos ignoriert man jest vielfach wieder die schwere Geistesarbeit von Jahrhunderten: den mittelalterlich-katholischen Dersuch, eine Zweckbeziehung aufjuweisen zwischen der profanen Kultur und einem darüber stehenden höchsten Gut, ebensowohl wie die reformatorische Sorderung, diese Kultur mit driftlich-sittlichem Geist 3u durchdringen. Und im überschwang der Augenblicksstimmung geht man von einer Denkweise, wie sie sich vor einigen Jahren aussprach in dem ichalen Selbstruhm, es sei "ein Geist der Diesseitigkeit über uns gekommen", plöglich über zu einer schroff entgegengesetten Denkweise, die das ernste Mahnwort nahelegt "Verachte nur Vernunft und Wiffenichaft". Beide Ertreme find jedoch ethisch unerträglich. Don naturaliftischer und materialistischer Kulturseligkeit versteht sich das wohl von selbst. Was aber anderseits schwarmgeistige Ablehnung der Kultur in sittlicher hinsicht bedeutet, wolle man sich nur einmal mittels des Gedankens vergegenwärtigen, daß beispielsweise eine ihrer letten Konsequenzen entweder völliger Bergicht sogar auf alle geistige Beherrschung des Körpers, dieses uns unmittelbarft gegebenen Stücks Natur, oder aber grundsägliche Abtotung des Ceibes fein mußte. Bu der einen wie der anderen Solgeericheinung liegen bekannte Paradigmata in der Geschichte vor. Ebendeshalb erforderte das Problem vom Verhältnis der ethischen Gesinnung zur Kultur, oder, wie man wohl auch fagt, vom Verhältnis der "Bergpredigtmoral" zu einer sogenannten Kulturmoral die sorgfältigste Erwägung.

# Grundriß der Praktischen Theologie

pon

### prof. D. Dr. Martin Schian Gießen

XVI, 395 8. Grundpreis: geheftet M. 5.60; gebunden M. 7.50

Dänzlich uneingeschränkt ist meine Freude über den eben erschienenen Grundriß von Schian . . . . Sür die Hand des Studenten wissen wir keinen besseren Grundriß der praktischen Theologie als diesen.

Pfarrer hein in d. Kartellzeitung.

Wir können das Buch warm empfehlen. Den jungen Theologen, für die es in erster Linie bestimmt ist, gibt es einen ausgezeichneten Überblick. Von besonderem Wert ist das Werk für den prakt. Geistlichen, dem es eine Fülle von Anregungen für seine Gemeindearbeit bietet.

Prof. v. d. Goly im Kirchl. Amtsblatt für Pommern.

Es ist nicht nur ein trefsliches Studentenbuch, sondern auch ein gutes Pfarrerbuch für die Männer im Amte, auch den ersahrenen Pfarrer. Gerade dieser wird großen Segen von dem Durchdenken des Inhalts haben . . . Bemerkt sei, daß der Abriß auch ein gutes Nachschen des Inhalts haben . . . Bemerkt sei, daß der Abriß auch ein gutes Nachschen des Inhalts haben . . . Bemerkt sei, daß der Abriß auch ein gutes Nachschen des Durchtschen Bederfnisse des Pfarrers in der Gegenwart zusammengetellt sind. — Daß das Buch glänzen der schrieben ist, so daß das Lesen auch schwieriger Abschnitte mit grundsätlichem Inhalt durch die Lebendigkeit und Lebensfrische der Behandlung ein Genuß wird, ist dem, der Sch. als Redner kennt, selbstwerständlich.

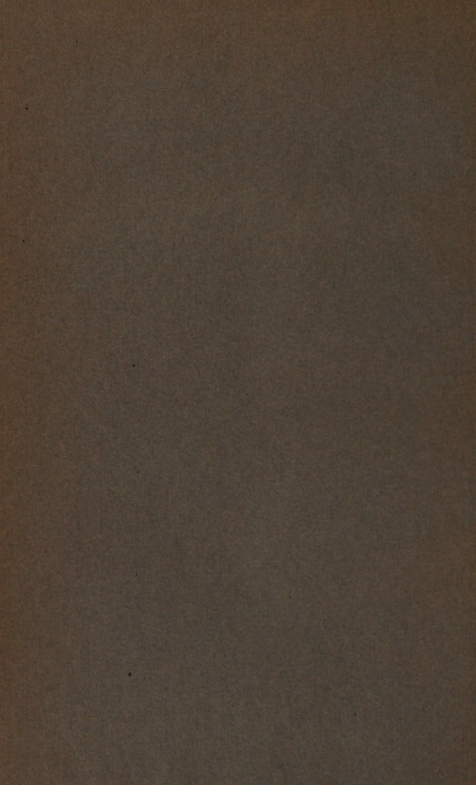
Mittlgen, des dischen Evang. Gemeindetags Ir. 29.

Dem leidigen Vorhersschen der Schlagwörter gegenüber müßte eigentlich jedes Mitglied einer verfassung gebenden Kirchenversammalung verpflichtet werden, sich durch Durcharbeiten und Durchdenken eines kurzgefaßten Lehrbuchs der Pr. Theol. über die Kirche und die Organe des kirchlichen handelns ein selb kändiges Urteil zu bilden; und dazu würde dies Schlansche Buch in seiner klaren Sprache, in seiner ruhigen, nach allen Seiten abwägenden Darstellung die besten Dienste tun . . .

Brandenbg. Pfarrervereinsblatt, September 1921.

Die "Pr. Theol." von D. Schian als Wegweiser in den brennensen fragen unserer kirchlichen Derfassung, überschreibt Pfarrer D. Dr. Schubert (Berlin) in der "Dolkskirche" Ur. 19 vom 1. 10. 21 einen drei Spalten langen Aufsat und bezeichnet es darin als "dringend notwendig, daß wir uns, undehindert durch parteipolitische Brillen und persönliche Doreingenommenheiten, über die in der entscheidungsvollen Gegenwart gestellten Aufgaben grundsätsich klar werden". Er fährt dann fort: "Einen gar guten Dienst kann uns hierdei die soeben erschienene 1. hälfte der Pr. Theol. von Schian leisten, die eigentlich nur ein Studentenbuch sein will, aber weit darüber hinaus in die hände sämt-licher theologischen und nichttheologischen Sührer unseren Altriche und unserer Gemeinden gehört. Es ist hier nicht der Ort, des näheren auf die wissenschliche Eigenart dieses Grundrisse einzugehen, der in disher einzig artiger Weise Grundsäsliches und Geschichtliches, theoretische Wissenschaft und kirchliche Prazis, Vergangenheitslösungen und Gegenwartsausgaben miteinander verbindet . . . " und schließt: "D. Schians Aussührungen bieten gewißkeine fertigen Cosunsasatet beschäftigen. Sie wollen es auch gar nicht. Aber sie dien viel mehr: nämlich aus der Geschichte und dem Wesen des Christentums sich ergebende grundsäsliche Erörterungen und allgemeine Richtlinien, die allen kirchenpolitischen Richtungen zu gewissenhafter Erwägung und kritischer Beleuchtung ührer Forderungen und auch ihrer überzeugungen dienen können."





BM 165 H6 Hölscher, Gustav.

Geschichte der israelitischen und jüdischen Religion. Giessen, A. Töpelmann, 1922.

xvi, 267p. 23cm. (Sammlung Töpelmann. 1. Gruppe: Die Theologie im Abriss, Bd. 7)

1. Judaism--History--Ancient period.

I. Title. II. Series: Sammlung Töpelmann,

1, 7.

229548



CCSC/mmb

